
VIETNAMARCHI.VN     Số 257 - 202568

NGHIÊN CỨU KHOA HỌC

MỞ ĐẦU

Khi người Pháp đặt chân đến 
Hà Nội vào cuối thế kỷ XIX, họ 
không chỉ mang theo quyền 
lực chính trị mà còn áp đặt 
một mô hình đô thị và kiến 

trúc hoàn toàn xa lạ với truyền thống 
bản địa. Dưới vỏ bọc của “sứ mệnh khai 
hóa”, người Pháp đã tổ chức lại không 
gian đô thị theo nguyên tắc phương 
Tây, với các trục đường thẳng, công 
trình hành chính, biệt thự và quảng 
trường được quy hoạch một cách bài 
bản. Tuy nhiên, trong quá trình thực 
dân hóa ấy, một hiện tượng đặc biệt đã 
xuất hiện - phong cách kiến trúc Đông 
Dương - như một nỗ lực điều chỉnh và 
lai ghép giữa kiến trúc Pháp cổ điển với 
điều kiện tự nhiên và văn hóa Á Đông.

Phong cách kiến trúc Đông Dương 
(Indochinoiserie) không đơn thuần là 
sự “làm mềm” kiến trúc thuộc địa để 
phù hợp với khí hậu nhiệt đới, mà là 
một chiến lược thẩm mỹ - chính trị, 
trong đó người Pháp cố gắng tạo 
dựng một bản sắc kiến trúc mang 
tính bản địa hóa có kiểm soát. Được 
dẫn dắt bởi KTS Ernest Hébrard, phong 
cách này hình thành nên những biểu 
tượng kiến trúc đặc trưng cho một thời 
kỳ giao thoa văn hóa sâu sắc.

Trong bối cảnh hiện nay, khi các đô 
thị Việt Nam đối mặt với khủng hoảng 
bản sắc kiến trúc và sự đồng hóa toàn 
cầu, việc nhìn lại phong cách kiến trúc 
Đông Dương tại Hà Nội không chỉ 
mang ý nghĩa lịch sử - di sản, mà còn 
đặt ra những câu hỏi quan trọng về lai 
ghép văn hóa, bản địa hóa thiết kế và 
sự sản sinh không gian trong điều kiện 
thuộc địa và hậu thuộc địa.

Bài viết này nhằm phân tích tiến trình 
hình thành và các đặc trưng của phong 
cách kiến trúc Đông Dương tại Hà Nội 
đầu thế kỷ XX, từ đó làm rõ bản chất “lai 
ghép chủ ý” của phong cách này.

PHONG CÁCH KIẾN TRÚC ĐÔNG DƯƠNG 
TẠI HÀ NỘI:  TỪ ẢNH HƯỞNG THUỘC ĐỊA 
ĐẾN BẢN SẮC KIẾN TRÚC LAI GHÉP
THS.KTS PHẠM MINH HOÀNG, THS.KTS VÕ THUỲ DUNG,  THS DƯƠNG BÍCH PHƯỢNG  | TRƯỜNG ĐẠI HỌC MỞ HÀ NỘI

TIẾN TRÌNH HÌNH THÀNH PHONG CÁCH 
KIẾN TRÚC ĐÔNG DƯƠNG

Bối cảnh thuộc địa và chiến lược quy hoạch - 
xây dựng tại Hà Nội

Sau khi Hà Nội trở thành thủ phủ của 
Liên bang Đông Dương năm 1902, 
người Pháp đã triển khai một chiến 
lược quy hoạch bài bản nhằm tái cấu 
trúc không gian đô thị theo mô hình 

Bản đồ Hà Nội 1928 thể hiện ý đồ quy hoạch có sự kết hợp giữa Á - Âu 
(Nguồn ảnh: Trung tâm dữ liệu)



 Số 257 - 2025       VIETNAMARCHI.VN     69

phương Tây. Cấu trúc đô thị với mạng 
lưới ngõ xóm đan xen, bị bao quanh bởi 
các khu phố mới được quy hoạch theo 
trục, ô bàn cờ, với các công trình mang 
tính biểu tượng như Phủ Toàn quyền, 
Dinh thống sứ, Nhà hát lớn và hệ thống 
trường học, bệnh viện, doanh trại…

Giai đoạn từ 1902 đến khoảng 1920, kiến 
trúc tại Hà Nội chủ yếu mang phong cách 
Tân cổ điển Pháp, đặc trưng bởi sự đối 
xứng, chi tiết phào chỉ, mái mansarde và 
tỷ lệ cân đối. Tuy nhiên, các công trình 
này sớm bộc lộ bất cập trong điều kiện 
khí hậu nhiệt đới: nóng ẩm, mưa nhiều, 
cường độ ánh sáng lớn. Bên cạnh đó, 
yêu cầu “thuộc địa hóa mềm” của chính 
quyền Pháp khiến giới kiến trúc sư phải 
tìm kiếm một hướng đi mới cho kiến trúc 
ở Đông Dương - không chỉ phù hợp với 
môi trường mà còn mang dáng dấp “bản 
địa” để dễ được tiếp nhận hơn bởi dân 
bản xứ.

Chính trong nhu cầu đó, phong cách kiến 
trúc Đông Dương dần hình thành như một 
giải pháp trung gian - nơi kiến trúc hiện đại 
phương Tây được điều chỉnh để hòa nhập 
vào bối cảnh bản địa, vừa nhằm thể hiện 
quyền lực văn minh phương Tây, vừa tạo ra 
một hình ảnh “thuộc địa hiền hòa”.

Vai trò của Trường Mỹ thuật Đông Dương 
và Ernest Hébrard

Một cột mốc quan trọng trong sự hình 
thành phong cách kiến trúc Đông Dương 
là sự xuất hiện của KTS Ernest Hébrard - 
người được bổ nhiệm làm Chánh Sở Quy 
hoạch Đông Dương từ năm 1921-1931. 
Cùng với việc cải tổ quy hoạch Hà Nội, 
Hébrard đưa ra quan điểm xây dựng một 
phong cách kiến trúc “lai” - kết hợp yếu tố 

nghệ thuật cổ điển Pháp với hình thức 
trang trí và tổ chức không gian bản địa.

Phong cách này không chỉ là giải pháp 
hình thức mà còn mang tính ý thức hệ: 
tạo nên một bản sắc kiến trúc thuộc địa 
vừa “khác biệt” với mẫu quốc, vừa nhằm 
tạo ra cảm giác gần gũi với dân bản xứ 
- một hình ảnh “châu Á hóa nước Pháp” 
giữa lòng Đông Dương.

Sự ra đời của Trường Mỹ thuật Đông 
Dương năm 1925 (École des Beaux-Arts de 
l’Indochine), do Victor Tardieu và Nguyễn 
Nam Sơn sáng lập, đã góp phần lan tỏa 
tư tưởng thẩm mỹ mới này. Các sinh viên 
tốt nghiệp từ trường được đào tạo theo 
phương pháp hàn lâm Pháp nhưng có 
ý thức khai thác mỹ thuật truyền thống 
Việt Nam, từ hoa văn đình chùa đến hình 
khối gốm, sơn mài, tranh dân gian. Trong 
lĩnh vực kiến trúc, các kiến trúc sư như 
Nguyễn Cao Luyện, Hoàng Như Tiếp, Trần 
Hữu Tiệp… là những người tiếp nối tư 
tưởng Đông Dương và đưa nó vào các 
công trình biệt thự, trường học và nhà ở 
thời kỳ cuối thuộc địa.

Từ kiến trúc thuộc địa đến kiến trúc “bản 
địa hóa” có kiểm soát

Giai đoạn sau 1925 đánh dấu sự chuyển 
mình rõ rệt từ kiến trúc “thuần châu Âu” 
sang kiến trúc “Đông Dương hóa”. Các 
công trình bắt đầu sử dụng mái ngói 
truyền thống, cửa chớp gỗ, hành lang sâu, 
hệ kết cấu thông gió tự nhiên, gạch lát 
chống trơn, sơn tường màu vàng đất… 
Các chi tiết trang trí không còn là phào 
chỉ châu Âu mà được thay bằng hoa văn 
phương Đông cách điệu, hoặc các biểu 
tượng như bình phong, hình mây, mặt 
trời, âm dương…

Tuy nhiên, sự bản địa hóa này không xuất 
phát từ nhu cầu văn hóa nội sinh của 
người Việt, mà là sản phẩm của một chiến 
lược thẩm mỹ - chính trị từ phía người 
Pháp. Trong đó, các yếu tố “địa phương” 
được chọn lọc, cách điệu và phối hợp có 
kiểm soát, tạo nên một hình ảnh kiến trúc 
vừa quen vừa lạ - vừa thể hiện sự thích 
nghi, vừa ngầm khẳng định vị thế của 
người thống trị.

Đây chính là giai đoạn phong cách kiến 
trúc Đông Dương đạt đến độ hoàn thiện 
- không phải như một trào lưu hình thức, 
mà như một chiến lược không gian phục 
vụ cho tư tưởng thuộc địa.

CÁC ĐẶC TRƯNG KIẾN TRÚC ĐÔNG 
DƯƠNG TẠI HÀ NỘI

Phong cách kiến trúc Đông Dương là kết 
quả của một tiến trình lai ghép văn hóa 
và kỹ thuật trong điều kiện thuộc địa. 
Khác với những phong cách kiến trúc 
du nhập bị sao chép rập khuôn, Đông 
Dương là một nỗ lực sáng tạo bản địa hóa 
có chủ đích. Tại Hà Nội, phong cách này 
được thể hiện rõ nét qua các yếu tố hình 
thức, tổ chức không gian và kỹ thuật xây 
dựng, phản ánh sự hòa quyện giữa mỹ 
học phương Tây và truyền thống Á Đông, 
giữa biểu tượng quyền lực và tính thích 
nghi bản địa.

Tổ chức mặt bằng và không gian sử dụng

Một trong những chuyển biến rõ nét 
trong kiến trúc Đông Dương là việc điều 
chỉnh tổ chức mặt bằng để thích nghi với 
khí hậu nhiệt đới và thói quen sinh hoạt 
Á Đông. Các công trình không còn tuân 
theo bố cục đối xứng nghiêm ngặt kiểu 
Pháp, mà thay vào đó là sự phân bổ linh 

Hình ảnh trường Đại học Đông Dương giai đoạn ban đầu với thiết kế mái chóp kiểu Tây Âu và công trình sau khi hoàn thiện đã có sự biến 
chuyển trong việc thay đổi hình thức mái như một biểu tượng với ngôn ngữ và chi tiết rất Á Đông



VIETNAMARCHI.VN     Số 257 - 202570

NGHIÊN CỨU KHOA HỌC

hoạt: phòng được thông gió chéo, hành 
lang bao quanh, khoảng sân trong tạo 
thông thoáng và đối lưu khí.

Đặc biệt, một số biệt thự tại Hà Nội thời 
đó thường được tổ chức theo dạng nhà 
hình chữ nhật hoặc L, với hành lang chạy 
dọc hoặc bao quanh, tạo nên lớp vỏ cách 
nhiệt tự nhiên cho khối ở chính. Sự hiện 
diện của các không gian đệm như hiên, 
hành lang chính là minh chứng cho sự 
thích nghi khí hậu và hình thành các 
không gian chuyển tiếp đặc trưng mà 
kiến trúc Pháp thuần túy không có.

Hình thức mái và mặt đứng

Mái nhà là yếu tố chuyển tải mạnh mẽ 
nhất tính bản địa trong kiến trúc Đông 

Dương. Thay vì mái mansarde kiểu Pháp, 
các công trình Đông Dương thường sử 
dụng mái ngói dốc hai hoặc bốn chiều, 
với độ vươn lớn để chắn nắng và mưa. Mái 
thường được lợp ngói ta, có kết cấu gỗ.

Mặt đứng công trình được thiết kế vừa có 
tính thẩm mỹ, vừa tối ưu cho thông gió 
và chiếu sáng. Hệ cửa sổ lớn dạng chớp 
gỗ, kết hợp quạt gió trên cao, tường dày, 
ban công sâu, mái đua… đều hướng đến 
mục tiêu tạo ra lớp vỏ bao che thích nghi. 

Trang trí kiến trúc và biểu tượng văn hóa

Một trong những yếu tố làm nên “tinh 
thần Đông Dương” là các chi tiết trang 
trí kiến trúc mang đậm chất Á Đông, 
được sáng tạo từ hệ hình truyền thống. 

Không còn phào chỉ cầu kỳ kiểu cổ 
điển, kiến trúc Đông Dương sử dụng 
những chi tiết được cách điệu từ hoa 
sen, hình long - ly - quy - phượng, chữ 
Hán, mây bay, lá đề, bánh xe luân hồi... 
Các mô típ này thường xuất hiện trên 
lan can, hàng con tiện, phù điêu, bệ cột, 
vòm cong, hoặc trên các bức phù điêu 
tròn đặt ở mặt tiền.

Khác với việc sao chép nguyên xi di sản 
truyền thống, các họa tiết trong kiến 
trúc Đông Dương được hiện đại hóa - 
giản lược hình khối, cân đối tỷ lệ, phối 
hợp hài hòa với hình thức phương Tây 
- tạo nên một ngôn ngữ thẩm mỹ mới. 
Đây là điểm phân biệt quan trọng giữa 
kiến trúc Đông Dương và các kiểu kiến 
trúc phục dựng hoặc “giả cổ” khác.

Vật liệu xây dựng và cảm quan chất liệu

Về vật liệu, kiến trúc Đông Dương tại 
Hà Nội chủ yếu sử dụng hỗn hợp giữa 
vật liệu hiện đại phương Tây và vật liệu 
truyền thống bản địa. Hệ kết cấu chủ yếu 
là tường gạch chịu lực, nhưng bề mặt 
được xử lý theo tinh thần truyền thống: 
vữa trát màu vàng đất, lát gạch nung, lan 
can gỗ, gạch bông, gốm trang trí...

Cảm giác “ấm cúng, thô mộc, gợi ký ức” 
là yếu tố nổi bật của chất liệu trong kiến 
trúc Đông Dương. Điều này góp phần 
tạo nên chiều sâu cảm xúc cho không 
gian ở, đồng thời đối lập rõ rệt với sự 
lạnh lùng của kính - thép - bê tông trong 
kiến trúc hiện đại phi bản sắc.

PHONG CÁCH KIẾN TRÚC ĐÔNG DƯƠNG 
NHƯ MỘT HỆ THỐNG LAI GHÉP

Sự lai ghép trong kiến trúc Đông Dương 
không chỉ thể hiện ở cấp độ hình thức 
hay vật liệu mà sâu hơn, đó là kết quả 
của một chiến lược sản sinh không gian 
mang tính chính trị - văn hóa trong điều 
kiện thuộc địa. Từ góc nhìn hậu thuộc 
địa, kiến trúc Đông Dương có thể được 
diễn giải như một biểu hiện của quyền 
lực mềm thuộc địa, nơi mà “bản địa hóa 
có kiểm soát” trở thành công cụ để duy 
trì quyền lực thông qua không gian.

Lý thuyết hậu thuộc địa và tính “lai ghép có 
chủ đích” trong kiến trúc

Trong lý thuyết hậu thuộc địa, Homi 
Bhabha đề xuất khái niệm “lai ghép” 
(hybridity) như là hiện tượng sinh ra Đại học Quốc gia Hà Nội

(Nguồn ảnh: Trung tâm dữ liệu) 



 Số 257 - 2025       VIETNAMARCHI.VN     71

Các công trình này tạo nên một hệ sinh 
thái kiến trúc - đô thị, trong đó phong 
cách Đông Dương không chỉ là thẩm 
mỹ mà còn là cách tổ chức không gian 
theo một trật tự xã hội đặc thù, nơi 
người Pháp kiểm soát quyền lực thông 
qua biểu tượng, nhưng đồng thời cũng 
phải thích nghi với môi trường và văn 
hóa bản địa.

Từ kiến trúc đại diện đến bản sắc đô thị

Không thể phủ nhận rằng phong cách 
Đông Dương đã góp phần định hình 
bản sắc thị giác của Hà Nội trong suốt 
thế kỷ XX. Không gian phố phường với 
mái ngói đỏ, hiên sâu, hàng rào thấp, mặt 
đứng có nhịp điệu, vật liệu tự nhiên… 
đã tạo ra một “tầm nhìn đô thị” (urban 
landscape) mang tính biểu tượng.

Phong cách này là minh chứng sống 
động cho khả năng tạo nên kiến trúc 
bản địa hóa trong điều kiện đa văn hóa, 
và là cơ sở để chúng ta suy ngẫm về các 
mô hình thiết kế kiến trúc thích nghi, 
bền vững và gắn bó với con người - 
thay vì các dạng kiến trúc copy toàn 
cầu thiếu bản sắc.

KẾT LUẬN

Kiến trúc Đông Dương tại Hà Nội là 
một biểu hiện độc đáo và phức hợp 
của tiến trình thuộc địa hóa và bản địa 
hóa không gian. Không chỉ là kết quả 
của những điều kiện tự nhiên hay kỹ 
thuật xây dựng, phong cách này còn 
là sản phẩm của một chiến lược thẩm 
mỹ - chính trị, trong đó các kiến trúc sư 
và nhà quy hoạch người Pháp đã chủ 
động “thiết kế” nên một không gian 
vừa mang tính đại diện cho quyền lực 
thuộc địa, vừa có khả năng hòa nhập 
vào môi trường và biểu tượng văn hóa 
địa phương.

trong vùng giao thoa giữa văn hóa thống 
trị và văn hóa bị trị. Theo đó, các sản phẩm 
văn hóa thuộc địa không hoàn toàn là sự 
áp đặt từ trên xuống, cũng không phải 
bản sao yếu ớt của truyền thống bản địa, 
mà là những cấu trúc mang tính lai - nơi 
các yếu tố văn hóa giao thoa, đấu tranh 
và tạo sinh hình thức mới.

Kiến trúc Đông Dương tại Hà Nội chính 
là một dạng “không gian lai ghép” như 
vậy. Nó không thể bị quy giản thành 
kiến trúc Pháp, cũng không hoàn toàn 
là “kiến trúc Việt truyền thống hiện đại 
hóa”. Thay vào đó, nó là một dạng kiến 
trúc trong vùng lằn ranh, nơi các yếu 
tố văn hóa, khí hậu, kỹ thuật và biểu 
tượng được chưng cất để hình thành 
một ngôn ngữ riêng - vừa mang tính 
đại diện cho quyền lực thực dân, vừa 
sử dụng hình ảnh “thân thiện” để thâm 
nhập xã hội bản địa.

Lý thuyết của Henri Lefebvre về “sản sinh 
không gian” cũng giúp lý giải quá trình 
này: không gian kiến trúc không chỉ là 
nơi ở hay biểu tượng thị giác, mà là kết 
quả của các mối quan hệ xã hội - chính 
trị - văn hóa được “khắc họa” qua hình 
khối, vật liệu, và cách tổ chức chức năng.

Một số trường hợp công trình tiêu biểu tại 
Hà Nội

Các công trình kiến trúc Đông Dương tại 
Hà Nội không chỉ tồn tại như cá thể, mà 
tạo thành một mạng lưới không gian liên 
kết, giúp hình thành bản sắc đô thị đặc 
trưng của thành phố thời kỳ thuộc địa. 
Một số công trình tiêu biểu như:

Trường Đại học Đông Dương (nay là Đại 
học Quốc gia Hà Nội, 19 Lê Thánh Tông): 
Kết hợp mái ngói, dãy hành lang có cột, 
cửa sổ chớp gỗ; chi tiết phù điêu mang 
mô típ Á Đông.

Bảo tàng Louis Finot (nay là Bảo tàng 
Lịch sử Quốc gia): Thiết kế bởi Ernest Hé-
brard, thể hiện rõ sự kết hợp giữa hình 
khối châu Âu (tỷ lệ cân đối, hệ trục) và 
mái ngói tam cấp, cột vuông, chi tiết vòm 
mang âm hưởng đình chùa Việt.

Viện Pasteur Hà Nội (số 1 Yersin): Công 
trình y tế nhưng mang dáng dấp biệt 
thự với sân trong, mái dốc, mặt đứng 
được nhấn bởi vòm và lan can gỗ - điển 
hình cho tính chất công năng kết hợp 
biểu tượng.

Bảo tàng Lịch sử Quốc gia
(Nguồn ảnh: Trung tâm dữ liệu)

Biệt thự ở phố Nguyễn Du
(Nguồn ảnh: Trung tâm dữ liệu)

Lời cảm ơn: Nghiên cứu này được tài trợ 
bởi đề tài thuộc trường Đại học Mở Hà 
Nội, mã số MHN2023-02.36.

Từ những công trình quy mô lớn như 
Trường Đại học Đông Dương, kiến 
trúc Đông Dương thể hiện rõ tính lai 
ghép: giữa Pháp và Việt, giữa hiện đại 
và truyền thống, giữa đối kháng và 
thỏa hiệp. Dưới góc nhìn hậu thuộc 
địa, phong cách này không thể chỉ hiểu 
như “kiến trúc thực dân kiểu nhiệt đới”, 
mà nên được tiếp cận như một hiện 
tượng văn hóa kiến trúc bản địa hóa có 
kiểm soát, sản sinh trong điều kiện giao 
thoa bất đối xứng giữa hai nền văn hóa.
Giá trị của phong cách Đông Dương 
không chỉ nằm ở hình thức kiến trúc 
hay chi tiết trang trí, mà còn ở cách nó 
tổ chức không gian sống phù hợp với 
điều kiện khí hậu, kết hợp giữa công 
năng và cảm xúc, giữa biểu tượng và 
đời sống. Trong bối cảnh hiện nay, khi 
kiến trúc đô thị Việt Nam đang đối mặt 
với tình trạng sao chép hình thức toàn 
cầu, mất bản sắc địa phương và khủng 
hoảng văn hóa thị giác, việc nghiên cứu 
và tiếp cận lại phong cách Đông Dương 
mang ý nghĩa thiết thực - không chỉ 
để bảo tồn di sản, mà còn để gợi mở 
những nguyên lý thiết kế mang tính bản 
địa, nhân văn và bền vững.

Phong cách kiến trúc Đông Dương 
không phải là một giai đoạn lịch sử đã 
khép lại, mà là một gợi ý cho tương lai: 
làm thế nào để kiến trúc có thể vừa 
hiện đại, vừa bản sắc; vừa đáp ứng chức 
năng kỹ thuật, vừa nuôi dưỡng ký ức và 
cảm xúc không gian. Việc hiểu đúng và 
diễn giải đúng tinh thần Đông Dương 
không nằm ở việc phục dựng hình thức 
cũ, mà ở khả năng học hỏi từ cách thức 
kiến trúc ấy đối thoại với bối cảnh - văn 
hóa - con người - thiên nhiên./.


