
 
  

 

 Số 18 (09/2025): 78 – 85 
  

78 
 

 

VĂN HỌC DALIT Ở ẤN ĐỘ 

 Phạm Phương Chi1* 

1Nghiên cứu viên chính, Viện Văn học, Viện Hàn lâm Khoa học Xã hội Việt Nam  

* Email: chiphamvvh@gmail.com 

Ngày nhận bài: 11/06/2025 Ngày nhận bài sửa sau phản biện: 26/06/2025 Ngày chấp nhận đăng: 03/07/2025 

TÓM TẮT 

Với sự phát triển của phê bình subaltern, các nhà nghiên cứu lịch sử và văn học Ấn Độ 

tập trung vào văn học Dalit – dòng văn học được viết bởi những người Dalit hay viết về những 

người Dalit – một bộ phận dân chúng thuộc đẳng cấp thấp nhất trong hệ thống phân chia đẳng 

cấp của Ấn Độ. Như thế, sự hiện diện của văn học Dalit trong lịch sử, xã hội Ấn Độ là do ảnh 

hưởng của hướng phê bình subaltern với việc nhấn mạnh đến sự hiện diện và tiếng nói của 

những nhóm người thấp cổ, bé họng trong một xã hội nhất định. 

Từ khóa: Ambedkar, những người không đáng đụng vào, văn học Dalit, văn học phản kháng.  

DALIT LITERATURE IN INDIA 

ABSTRACT 

With the development of subaltern criticism, Indian historical and literary researchers 

focused on Dalit literature – literature written by Dalits or about Dalits – a part of the population 

belonging to the lowest caste in the Indian caste system. Thus, the presence of Dalit literature 

in Indian history and society is due to the influence of subaltern criticism with its emphasis on 

the presence and voice of inferior groups in a certain society.   

Keywords: Ambedkar, Dalit literature, protest literature, untouchables.

1. ĐẶT VẤN ĐỀ 

Bài viết này tiếp tục hướng phê bình 

subaltern, là hướng tiếp cận tiếng nói của 

người nhược tiểu, người bên lề. Theo đó, phê 

bình subaltern (Phạm Phương Chi, 2024; 

Phạm Phương Chi, 2025a; Phạm Phương Chi, 

2025b) là cách phê bình khám phá tiếng nói 

hay tính chủ thể của những tầng lớp nhược 

tiểu, bên lề, bị trị trong các tác phẩm văn học 

hay trong các công trình viết sử vốn bị thống 

trị bởi tiếng nói hay chủ thể của nhóm người 

nắm quyền trong xã hội. Với sự phát triển của 

phê bình subaltern, các nhà nghiên cứu lịch sử 

và văn học Ấn Độ tập trung vào văn học Dalit.  

Văn học Dalit tập trung vào cuộc sống, trải 
nghiệm và cuộc đấu tranh của cộng đồng Dalit. 

Bộ phận văn học này được viết bằng nhiều 
ngôn ngữ khác nhau ở Ấn Độ và tồn tại ở nhiều 

thể loại văn học như thơ, tiểu thuyết, truyện 

ngắn và tự truyện. Như thế, sự hiện diện của 
văn học Dalit Ấn Độ trong lịch sử Ấn Độ là do 

ảnh hưởng của hướng phê bình subaltern nhằm 
nhấn mạnh sự tồn tại và tiếng nói của những 

nhóm người thấp cổ, bé họng trong xã hội. Bài 
báo này nhấn mạnh tiềm năng chuyển đổi của 

văn học Dalit như một chất xúc tác cho sự thay 
đổi xã hội, cung cấp cái nhìn thoáng qua về bối 

cảnh đang phát triển của bình đẳng và công lí 

trong cộng đồng Dalit. 

mailto:chiphamvvh@gmail.com


  
 

 

 Số 18 (09/2025): 78 – 85 
  

79 
 

KHOA HỌC NHÂN VĂN 

2. PHƯƠNG PHÁP NGHIÊN CỨU  

Bài viết phân tích, tổng hợp, đánh giá một số 
nghiên cứu lịch sử và văn học Dalit dựa trên cái 

nhìn của phê bình subaltern. “Subaltern” chỉ 
những nhóm thấp kém, phục tùng, bị thống trị, 

bị tước đoạt về kinh tế và bị đẩy ra bên lề, không 
có chủ thể, dù là ở phương diện giới, giai cấp, vị 

trí tuổi tác, chức vụ, đẳng cấp hay bất cứ phương 

diện nào khác nữa. Quan điểm, cái nhìn, tiếng 
nói của nhóm người subaltern thường không 

được tính đến trong lịch sử một quốc gia vốn 
thường được chi phối bởi quan điểm, cái nhìn và 

tiếng nói của nhóm thống trị – thường là giới trí 
thức tinh hoa, đặc tuyển. Các nhà phê bình hậu 

thuộc địa nỗ lực xây dựng một ý thức lịch sử có 
thể đại diện cho dân thường (the common) hay 

các nhóm dân chúng yếu thế. Lịch sử mới này 
được gọi là “lịch sử subaltern”, chú trọng đến 

tiếng nói và cái nhìn của những dân thường hay 
tầng lớp yếu thế, cấp thấp trong xã hội đối với 

các sự kiện lịch sử (Phạm Phương Chi, 2024). 

3. NỘI DUNG NGHIÊN CỨU 

3.1. Nội hàm thuật ngữ “Dalit” 

Theo định nghĩa của Từ điển Cambridge 

trực tuyến, Dalit là một thành viên của đẳng cấp 

được lên lịch, đẳng cấp thấp nhất (= nhóm xã 
hội) trong hệ thống đẳng cấp truyền thống của 

Ấn Độ. Theo định nghĩa của Từ điển Oxford 
trực tuyến, Dalit là thành viên của tầng lớp thấp 

nhất trong hệ thống phân cấp xã hội truyền 
thống của Ấn Độ giáo. Tín ngưỡng truyền 

thống của Ấn Độ giáo cho rằng, nếu thành viên 
của đẳng cấp cao hơn tiếp xúc với những người 

Dalit thì họ sẽ bị ô uế. 

Ở một số công trình nghiên cứu ở Việt Nam, 
thuật ngữ này được dịch là “người cùng đinh, 

kẻ không được động chạm tới” (Đỗ Thu Hà, 

2015), “không ai thèm chạm vào” (Lê Quang, 
2012), hay “không đáng đụng tới”, “tiện dân”,... 

Cụm từ “không đáng đụng tới” (là người mà 
người thuộc đẳng cấp khác không dám đụng tới 

ngay cả cái bóng của họ vì sợ bị ô uế về thể xác 
và tinh thần) của bài viết “Cuộc chiến 3000 

năm” đăng trên trang tin của Sở Ngoại vụ Phú 
Thọ là cách dịch sát nghĩa nhất theo nghĩa đen 

và nghĩa bóng (Sở Ngoại vụ Phú Thọ, 2023). 

Về mặt từ nguyên, thuật ngữ “Dalit” bắt 

nguồn từ tiếng Phạn “Dalita” có nghĩa là “bị áp 
bức'”. Trong bối cảnh xã hội – văn hóa của Ấn 

Độ, người Dalit về mặt lịch sử bị xếp vào hạng 

tiện dân (untouchable), có vị trí thấp hơn đẳng 
cấp Brahmin (tăng lữ, quý tộc, trí thức), 

Kshatriya (chiến binh) và Vaishya (thợ thủ công, 
nông dân và thương nhân). Ở thời cổ đại, những 

người tiện dân được gọi là “Chandala” hoặc 
“Avarna”. Vào thế kỉ XX, các thuật ngữ như 

“untouchable” hoặc “Harijan” đã được các lãnh 

tụ cách mạng như Narasimha Mehta và 
Mahatma Gandhi sử dụng để mô tả cộng đồng 

thiểu số này. Trên bình diện quốc tế, nhà sử học 
J.H. Hutton đã đặt ra thuật ngữ “Exterior Castes” 

để chỉ những người thuộc đẳng cấp “tiện dân”. 
Thuật ngữ “Harijan”, có nghĩa là “người của 

Chúa” được Mahatma Gandhi giới thiệu như 
một thuật ngữ thay thế thể hiện sự tôn trọng đối 

với đẳng cấp này. Tuy nhiên, bản thân người 
Dalit đã tuyên bố lấy lại thuật ngữ “Dalit” và cho 

đó là một danh tính do họ lựa chọn. Từ này, như 
đã nêu ở trên, có nguồn gốc từ tiếng Phạn và 

tiếng Marathi, truyền tải ý tưởng về tình trạng bị 
nghiền nát hoặc bị áp bức. Tình trạng “tiện dân” 

của họ là do người khác áp đặt lên họ chứ không 
phải là kết quả của sự ô uế, bẩn thỉu bản chất nào 

cả. Hơn nữa, “Dalit” cũng đóng vai trò là một 

thuật ngữ bao hàm, bao gồm tất cả các nhóm 
người bị tước đoạt và bị áp bức trong xã hội Ấn 

Độ. Trong những thập kỉ gần đây, thuật ngữ 
“Dalit” đã trở nên nổi bật và được sử dụng rộng 

rãi để khẳng định bản sắc và sự đoàn kết của 
người Dalit. Nó phản ánh cuộc đấu tranh tập thể 

chống lại sự phân biệt đối xử và áp bức dựa trên 
đẳng cấp, đồng thời khẳng định khả năng phục 

hồi và khả năng hành động của các cộng đồng 

thiểu số mà nó đại diện (Kikani, 2021). 

Như vậy, thuật ngữ Dalit vừa chỉ một đối 

tượng cụ thể là đẳng cấp thấp nhất trong hệ thống 
đẳng cấp theo quan điểm Bramin ở Ấn Độ, vừa 

mang tính bao gộp là tất cả những cá nhân, nhóm 
người bị tước đoạt, bị áp bức trong xã hội Ấn Độ. 

Có hai góc nhìn đối với những người Dalit ở Ấn 
Độ. Góc độ thứ nhất, hệ thống Bà La Môn truyền 

thống ở Ấn Độ tuyên bố rằng những người sinh 
ra trong các gia đình không được công nhận 

trong các loại đẳng cấp chính sẽ là “không thể 
đụng vào” theo nghĩa là họ không bao giờ được 

tiếp xúc với những người đẳng cấp cao hơn, kẻo 
những người đẳng cấp cao sẽ bị ô uế về thể chất 

và tinh thần. Góc độ thứ hai, của chính những 

người Dalit, Dalit là những người ở tầng dưới 



 
  

 

80 Số 18 (09/2025): 78 – 85   
 

cùng của toàn bộ hệ thống đẳng cấp, theo nghĩa 

đen là “kẻ bị ruồng bỏ”, “bị phá vỡ” hoặc “bị 
nghiền nát”. Những người Dalit dùng thuật ngữ 

này một cách chủ động để mô tả nhiều nét nghĩa 
cùng lúc: đó là sự áp bức, bản sắc và sức mạnh 

tập thể trong cuộc đấu tranh giải phóng. 

Có thể thấy, thuật ngữ Dalit và thuật ngữ 
subaltern có nhiều nét tương đồng. Như đã trình 

bày ở các nghiên cứu trước, subaltern chỉ bất kì 
cá nhân hay nhóm người thuộc vị trí thấp (low 

rank) trong một xã hội cụ thể trên hầu hết các 

phương diện giới, kinh tế, xã hội, vùng miền; vị 
trí này đã tước đi ở họ vị trí, tiếng nói trong sự 

kiến tạo lịch sử và văn hóa của cộng đồng. Nói 
cách khác, có thể hiểu subaltern chỉ những nhóm 

thấp kém, phục tùng, bị thống trị, bị tước đoạt về 
kinh tế và bị đẩy ra bên lề, không có chủ thể, dù 

là ở phương diện giới, giai cấp, vị trí tuổi tác, 
chức vụ, đẳng cấp hay bất cứ phương diện nào 

khác (Phạm Phương Chi, 2024). Dalit là một bộ 
phận thuộc nhóm subaltern. Nội hàm thuật ngữ 

subaltern ban đầu là mang tính giai cấp (nông 
dân, công nhân) nhưng đã bao hàm bất kì cá 

nhân hay nhóm người thuộc vị trí thấp trong một 

tổ chức xã hội. 

3.2. Cuộc đấu tranh chống lại hệ thống đẳng 

cấp ở Ấn Độ 

B.R. Ambedkar (1891 – 1956), một trong 

những nhà tư tưởng chính trị có ảnh hưởng nhất 

của Ấn Độ, đã phê phán hệ thống đẳng cấp ở Ấn 

Độ vì duy trì tình trạng “không thể đụng chạm” 

của những người Dalit. Sinh ra trong một gia 

đình đẳng cấp thấp hơn, Ambedkar đã dành toàn 

bộ cuộc đời mình đấu tranh chống lại hệ thống 

đẳng cấp đã phân biệt đối xử và gạt ra ngoài lề 

những người Dalit. Năm 1920, ông thành lập 

Bahishkrit Hitakarini Sabha tại Bombay trình lên 

chính phủ thực dân đề xuất thúc đẩy lợi ích của 

người Dalit, đòi hỏi cho họ địa vị bình đẳng và 

cơ hội bình đẳng với các đẳng cấp khác. 

Ambedkar phê phán Gandhi và quan điểm của 

xu hướng Gandhism về sự thờ ơ đối với dân 

chúng (common man). Năm 1945, Ambedkar 

xuất bản nghiên cứu về Đảng Quốc Đại Ấn Độ 

có tiêu đề What Congress and Gandhi Have 

 

 
1 Thật thú vị, khi mà Đảng Quốc Đại vẫn là Đảng nắm quyền, Bộ Giáo dục của Chính phủ bang Maharashtra 

đã xuất bản Tiến sĩ Babasaheb Ambedkar: Bài viết và Bài phát biểu, bao gồm cuốn sách trên. Sau đó, nhiều 

phiên bản khác cũng được xuất bản bởi các nhà xuất bản như Samyak Prakashani và nhiều nhà xuất bản khác. 

Done to the Untouchables (Đảng Quốc Đại và 

Gandhi đã làm gì với những người tiện dân). 

Trong cuốn sách này, ông đã chỉ ra những luận 

điểm cho thấy Gandhi và Đảng Quốc Đại đã gạt 

ra bên lề những người thuộc tầng lớp tiện dân của 

Ấn Độ. Ông đã khảo sát chi tiết về kết quả của 

cuộc bầu cử vào Cơ quan lập pháp cấp tỉnh diễn 

ra vào tháng 2 năm1937 theo Đạo luật Chính phủ 

Ấn Độ năm 1935 và chỉ ra sự vắng mặt, thiếu sót 

trong toàn bộ tiến trình của cuộc bầu cử các đặc 

quyền chính trị dành cho các ứng cử viên thuộc 

tầng lớp tiện dân, trái ngược hoàn toàn với Đảng 

Quốc Đại hùng mạnh do giai cấp tư sản thống trị. 

Ambedkar đã giải huyền thoại Gandhi, người 

vẫn được tôn là ân nhân của dân chúng Dalit1. 

Ông cho rằng, số phận người Dalit sẽ không tốt 

hơn trong một xã hội theo lí thuyết Gandhi. Ngay 

cả khi những người Dalit không tiếp tục vị trí 

đẳng cấp đã định trước đó của mình thì số phận 

của họ cũng không thể tốt hơn. “Nếu có tốt hơn 

thì cũng lại có thể trở nên tồi tệ một cách dễ dàng. 

Bởi vì ở Ấn Độ, ngay cả người thấp kém nhất 

trong số những người theo đạo Hindu theo chế 

độ đẳng cấp – thậm chí cả những người thuộc bộ 

tộc miền núi và người da đen – mặc dù về mặt 

giáo dục và kinh tế không hơn gì so với những 

người không được đụng chạm nhưng vẫn có 

điểm ưu việt hơn” (Saha, 2020). Điều nguy hiểm 

là xã hội Hindu thừa nhận tuyên bố của Gandhi 

về sự ưu việt của họ trong tương quan so sánh 

với những người không được đụng chạm. Sự 

chấp nhận đó khiến cho “những người không 

được đụng chạm sẽ tiếp tục phải chịu số phận tồi 

tệ nhất như hiện tại, cụ thể là, khi thịnh vượng, 

họ sẽ là người cuối cùng được tuyển dụng và khi 

suy thoái, họ sẽ là người đầu tiên bị sa thải”. 

Ambedkar phân tích dự án chống lại tính không 

đáng đụng vào đã không có tác dụng gì trong 

việc giải thoát họ khỏi số phận bị phân biệt đối 

xử. Ông đặt ra hai câu hỏi đối với dự án này: Thứ 

nhất, dự án đó có phải là việc người Hindu sẽ 

không ngại chạm vào những người không đáng 

đụng vào. Thứ hai, có phải điều đó có nghĩa là 

xóa bỏ lệnh cấm về quyền được giáo dục của 

những người không đáng đụng vào? 



  
 

 

 Số 18 (09/2025): 78 – 85 
  

81 
 

KHOA HỌC NHÂN VĂN 

“Để bắt đầu với câu hỏi đầu tiên, ông 

Gandhi không nói rằng người Hindu không 
được tắm sau khi chạm vào những người không 

đáng đụng vào. Nếu ông Gandhi cho rằng đó là 
một sự thanh lọc khỏi ô nhiễm thì rất khó có thể 

thấy được tính chất không được đụng chạm có 
thể biến mất bằng cách là chạm vào những 

người không đáng đụng vào như thế nào. Tính 

chất không đáng đụng vào xoay quanh ý tưởng 
về sự ô nhiễm do tiếp xúc và ý tưởng về sự thanh 

tẩy bằng cách tắm để xóa bỏ ô nhiễm” 

(Ambedka, 2002).  

Những đoạn in nghiêng trên cho thấy rằng vị 

trí của những người không đáng đụng vào đó 
không thể cải thiện với những giải pháp nửa vời 

và mang tính bề mặt (người Hindu không phải 
tắm rửa nếu lỡ chạm vào người không đáng đụng 

vào). Ambedkar cũng chỉ ra rằng, thực chất 
Gandhi chỉ xóa bỏ tính chất tiện dân bằng cách 

là gộp họ vào nhóm Shudra (bao gồm những 

người lao động chân tay, không có kĩ năng trong 
xã hội Ấn Độ như người lao động, nông dân, 

người làm công việc vệ sinh quét dọn – là đẳng 
cấp thấp nhất trong 4 nấc thang đẳng cấp ở Ấn 

Độ). Ông Gandhi đã không cân nhắc đến vấn đề 
liệu những người Shudra cũ có chấp nhận những 

người Shudra mới vào nhóm của họ hay không. 
Nếu họ không chấp nhận thì việc xóa bỏ tính chất 

không đáng đụng vào là một đề xuất vô nghĩa vì 
nó vẫn sẽ giữ những người không đáng đụng vào 

là một phạm trù xã hội riêng biệt. 

Như vậy, Ambedka đọc ra rằng dự án chống 

thực hành đối với người không đáng đụng tới của 
Gandhi chỉ là một sự “làm màu” bởi vì dự án của 

ông không giúp cho những người không đáng 
đụng tới nâng cấp vị thế của mình vào nhóm 

Suhdra khi mà ông “đã đưa ra một cái tên khác 
cho những người không đáng đụng vào. Cái tên 

mới này hàm nghĩa dự đoán về những gì có khả 
năng trở thành sự thật. Bằng cách gọi những 

người không đáng đụng vào Harijans, ông 
Gandhi đã giết hai con chim bằng một hòn đá. 

Ông đã chỉ ra rằng, việc đồng hóa những người 
Dalit với người những người Shudra là không 

thể. Ông cũng đã chống lại sự đồng hóa bằng 
việc đem đến một tên mới và khiến cho sự đồng 

hóa trở nên bất khả thi” (Ambedka, 2002). Việc 
xếp nhóm và việc đem lại một cái tên mới cho 

người không thể đụng chạm cho thấy Gandhi, 

theo cái nhìn của Ambedkar, là chỉ loay hoay và 

nửa vời trong dự án hướng tới dân chúng và thực 

chất vẫn là để giữ vững hệ thống đẳng cấp mà 

trong đó người Hindi là danh giá, thượng tôn. 

Đối với câu hỏi thứ hai, chủ nghĩa Gandhi 

đúng là được sắp xếp để “xóa bỏ lệnh cấm cũ 
về quyền được giáo dục của những người 

không đáng đụng vào và cho phép họ tiếp thu 
kiến thức và học tập. Theo chủ nghĩa Gandhi, 

những người không đáng đụng vào có thể học 
luật, họ có thể học y, họ có thể học kĩ thuật hoặc 

bất cứ điều gì khác mà họ thích” (Ambedka, 
2002). Dự án tích cực này thực chất chỉ là trên 

ngôn từ vì trong thực tế, như ý kiến của 

Ambedkar, lí thuyết Gandhi khẳng định những 
người Dalit không được tự do sử dụng kiến thức 

của họ và họ không thể theo đuổi sự nghiệp luật 
sư, bác sĩ hoặc kĩ sư. Ambedkar chỉ ra rằng, lí 

thuyết Gandhi khẳng định tính chất truyền kiếp 
của tình trạng không được đụng chạm vì nó 

nhấn mạnh đến việc “phải theo nghề nghiệp cha 
truyền con nối” và “những gì đã từng được định 

đoạt thì là mãi mãi ngay cả khi nó được định 
đoạt sai. Theo chủ nghĩa Gandhi, những người 

không đáng đụng vào sẽ là những kẻ quét rác 
mãi mãi” (Ambedka, 2002). Theo đó, Gandhi 

bị phê phán như là người phát triển một chương 
trình mang tính “ngu dân”, trong đó, những 

người không được đụng chạm thấy dễ chịu với 
nghề quét rác. Có nghĩa là bản thân tất cả các 

đẳng cấp trong xã hội Ấn Độ, kể cả đẳng cấp 
thấp nhất, đã tự bình thường hóa những sự phân 

biệt đối xử. Việc nội tại hóa hệ tư tưởng đẳng 

cấp của những người cấp dưới thuộc đẳng cấp 
thấp hơn khiến họ cảm thấy có nghĩa vụ với 

những đẳng cấp cao hơn hoặc những bậc thầy. 
Điều đó khiến họ không nhận ra sức mạnh và 

dần trở nên phục tùng, mất đi ý chí phản kháng. 
Chính sự bình thường hóa này đã dẫn đến thất 

bại trong các dự án cải cách triệt để về trật tự 
đẳng cấp xã hội Ấn Độ. “Nhưng chủ nghĩa 

Gandhi bắt buộc những người không thể được 
đụng chạm có học thức phải đi nhặt rác thì 

chẳng khác gì sự tàn ác”, Ambedkar tuyên 
ngôn, sự duyên dáng trong chủ nghĩa Gandhi là 

một lời nguyền rủa ở dạng tồi tệ nhất. Phẩm 
chất của slogan mang tên Chống tính chất 

không đáng đụng vào (anti-untouchablity) 
trong chủ nghĩa Gandhi khá là ảo tưởng. Không 

có cái gì là cơ sở chắc chắn nào trong phẩm chất 

đó cả (Ambedka, 2002).  



 
  

 

82 Số 18 (09/2025): 78 – 85   
 

Phải đọc đoạn văn trên trong sự giễu nhại, 

mỉa mai mới thấy được nghệ thuật hùng biện, 
tranh luận mạnh mẽ của Ambedka về dự án 

chống lại tính chất không đáng đụng vào. Miêu 
tả kĩ cách Ambedka phản phân tích dự án của 

Tagore để thấy dấu ấn của nhóm người này 

trong lịch sử Ấn Độ gắn liền với những sự phức 
tạp trong các dự án được xác định là chống lại 

hệ thống đẳng cấp ở Ấn Độ. 

Trong cuộc đấu tranh này, Ambedkar 

được ghi nhận là nhà cách mạng triệt để nhất. 
Ông thành lập Viện các giai cấp bị áp bức có 

tên Bahishkrit Hitakarini Sabha để phản đối 
hành xử tàn bạo của những người thuộc đẳng 

cấp cao đối với những người thuộc đẳng cấp 
thấp. Phương châm của Viện này là giáo dục, 

tổ chức và vận động. Ông cho rằng, cho đến 
khi và trừ khi người Dalit nổi dậy và đấu 

tranh, họ sẽ không đạt được quyền của mình. 
Tự thức tỉnh là một trong những cách tốt nhất 

để loại bỏ các tệ nạn xã hội như sự bất khả 
xâm phạm dựa trên đẳng cấp. Ambedkar thấy 

rằng, hệ thống hành chính thực dân không 

làm gì để làm dịu đi tình cảnh của những 
người tiện dân. Ambedkar cho rằng, người 

tiện dân phải chiến đấu trên đấu trường của 
riêng họ và nếu người nào bận tâm đến họ thì 

sự bận tâm ấy phải được biểu đạt thành sự trợ 
giúp họ đấu tranh chứ không phải chỉ là liệt 

kê ra các giải pháp giải quyết cho họ. Ông 
thảo luận những nỗ lực để loại bỏ sự tồn tại 

của những người tiện dân và làm giảm tỉ lệ 
dân số để từ chối sự hiện diện chính trị tương 

xứng của những người không đáng đụng 
chạm này. Ông đã truy tìm nguồn gốc của hệ 

thống đẳng cấp và hệ tư tưởng phân biệt đối 
xử của nó và nói rằng các bản thảo thiêng 

liêng của Ấn Độ giáo như Manusmriti và các 
tác phẩm tương tự khác đã hợp pháp hóa sự 

áp bức đẳng cấp. Những văn bản như vậy đặt 

nền tảng cho sự phân biệt đối xử xã hội dựa 
trên nơi sinh của một người. Do đó, ông ủng 

hộ việc phá hủy những văn bản như vậy. Vào 
ngày 25/12/1927, Manusmriti đã bị 

Ambedkar đốt cháy như bước tiến tới một 
cuộc đấu tranh vĩ đại (MahaSangharsha) và 

thực hiện Satyagraha (đấu tranh bất bạo 
động) để phủ nhận cơ sở thần thoại của hệ 

thống phân cấp đẳng cấp và sự bất khả xâm 

phạm (The Hindi Bureau, 2023). 

3.3. Văn học Dalit 

Văn học Dalit nổi lên như một nhánh riêng 
biệt của văn học Ấn Độ, báo hiệu một xu 

hướng mới trong bối cảnh văn học Ấn Độ. Về 
cơ bản, văn học Dalit đóng vai trò là một tài 

liệu xã hội và nhân văn, đào sâu vào cuộc sống 

của những người đã chịu đựng sự bóc lột về 
mặt xã hội và kinh tế ở Ấn Độ trong nhiều thế 

kỉ. Tuy nhiên, có những dấu hiệu tiến bộ 
hướng tới bình đẳng xã hội đang dần thấm 

nhuần vào xã hội Ấn Độ. Sự phát triển tích cực 
này có thể là nhờ vào những nỗ lực của các nhà 

hoạt động và sức mạnh chuyển đổi của văn học 
Dalit. Khi tiếng nói của Dalit tiếp tục được 

lắng nghe và những câu chuyện của họ được 
chia sẻ, diễn ngôn xung quanh công lí xã hội 

và bình đẳng ngày càng có động lực, thúc đẩy 

một xã hội toàn diện và công bằng hơn. 

Kể từ khi ra đời, văn học Dalit đã nổi lên 

như một hình thức văn học phản kháng xã hội, 
chủ yếu nhằm mục đích hình thành bản sắc 

cộng đồng và mang lại những thay đổi chính 
trị và kinh tế trong cộng đồng Dalit. Phong trào 

văn học Dalit được cho là bắt đầu ở 
Maharashtra, nó đã mang đến một góc nhìn 

mới về văn học Ấn Độ nói chung. Đó là góc 
nhìn được đưa ra bởi những người Dalit, 

những người thuộc đẳng cấp thấp và những 
người bị áp bức. Trước khi Ấn Độ giành được 

độc lập năm 1947, văn học của những người 

Dalit hoặc những người đẳng cấp thấp đã tồn 
tại nhưng bộ phận văn học đó đã bị các nền 

văn học đẳng cấp cao từ chối vì họ không thể 
chấp nhận những anh hùng hoặc nhân vật Dalit 

đóng vai trò quyết định trong văn học (Dangle, 
1992). Văn học Dalit do các nhà văn Dalit sáng 

tác “đại diện cho một tư duy mới và một quan 
điểm mới. Nó đặt ra câu hỏi về việc thể hiện 

cuộc sống của người Dalit và đẳng cấp thấp 
(“nhân vật chính, chủ đề và suy nghĩ” từ điểm 

nhìn của những người Dalit) như một vấn đề 
chung quan trọng (trong văn học Ấn Độ)” 

(Satyanarayana & Tharu, 2013). 

Nhìn chung, văn học Dalit đóng vai trò là 
phương tiện truyền tải mạnh mẽ những trải 

nghiệm xã hội và chính trị sâu sắc của cộng 
đồng Dalit trong khuôn khổ xã hội Ấn Độ dựa 

trên đẳng cấp. Nó góp phần làm sáng tỏ vô số 
yếu tố xã hội định hình cuộc sống của người 

Dalit và sự tương tác của họ với cả cộng đồng 



  
 

 

 Số 18 (09/2025): 78 – 85 
  

83 
 

KHOA HỌC NHÂN VĂN 

Dalit và không phải Dalit. Thông qua những 

câu chuyện sống động, văn học đã tái hiện một 
cách sống động những cuộc đấu tranh mà cộng 

đồng Dalit phải chịu đựng trong hành trình tìm 
kiếm bình đẳng và tự do. Những nỗ lực không 

ngừng nghỉ của các phong trào Dalit, cùng với 
diễn ngôn có tác động được trình bày trong văn 

học Dalit, đã góp phần tạo nên sự thay đổi đáng 

kể hướng tới bình đẳng trong động lực xã hội 
của người Dalit. Lệnh cấm phân biệt đối xử dựa 

trên đẳng cấp và giới tính theo luật định đánh 
dấu một cột mốc quan trọng trong hành trình 

đang diễn ra này. Văn học Dalit gói gọn hành 
trình của những người bị áp bức, từ việc vật lộn 

với các câu hỏi về bản sắc đến đấu tranh cho sự 

bình đẳng xã hội.  

Nổi bật trong văn học Dalit là các tác phẩm 

của Baburao Ramji Bagul (1930 – 2008), một 
nhà văn người Marathi. Ông được coi là nhân vật 

chủ chốt trong sự phát triển của nền văn học 

Marathi hiện đại và truyện ngắn Ấn Độ. Sinh 
ngày 17/7/1930 tại Nashik, Bagul làm nhiều 

công việc chân tay sau khi hoàn thành chương 
trình trung học, đồng thời viết bài và truyện cho 

các tạp chí. Tập truyện đầu tiên của ông, Jevha 
Mi Jaat Chorli Hoti (1963), đã khuấy động nền 

văn học Marathi với cách miêu tả chân thực về 
các vấn đề xã hội và trở thành một tác phẩm có 

ảnh hưởng trong câu chuyện về những người bị 
áp bức. Tập truyện này thường được coi là sử thi 

về những người bị áp bức và sau này được 
chuyển thể thành phim. Các tác phẩm tiếp theo 

của ông, bao gồm Maran Swasta Hot Ahe (1969) 
và Sahitya Ajache Kranti Vigyan (1970), đã 

khẳng định thêm danh tiếng của ông như một 
tiếng nói quan trọng trong nền văn học Dalit. Tập 

truyện sau đã mang về cho ông Giải thưởng 

Harinarayan Apte từ Chính phủ Maharashtra. 

Có thể phân tích một tác phẩm để thấy sự 
khác biệt, sự phản kháng, mà bộ phận văn học 

Dalit đem đến cho văn học Ấn Độ nói chung. 
Truyện ngắn Tar comes (Hắc ín xuất hiện) của 

Devanoora Mahadeva mô tả cuộc xung đột 
trong một ngôi làng xoay quanh vấn đề cải tạo 

một ngôi đền bằng số tiền tiết kiệm được từ hợp 
đồng xây dựng đường nhựa của Chính phủ. 

Quyết định cải tạo này do người đứng đầu ngôi 
làng dự thảo bị một nhóm bốn thanh niên Dalit 

có trình độ trung học trong làng phản đối. Bốn 

nhân vật này được xây dựng như là những hiện 

thân cho ảnh hưởng của tư tưởng hiện đại hóa 

và giáo dục mới đối với thế hệ trẻ ở Ấn Độ. Họ 
không ngần ngại phản đối các đề xuất của người 

đứng đầu ngôi làng vốn có mối quan hệ ăn chia 
với các quan chức Chính phủ thông qua dự án 

làm đường nhựa. Một mặt, xung đột dường như 
phát sinh từ sự chia rẽ giữa hệ tư tưởng tôn giáo 

và thế tục. Nhưng mặt khác khác, xung đột này 

cho thấy sự xuất hiện trong văn học Ấn Độ ý 
thức của người Dalit về quyền và trách nhiệm 

của mình đối với cộng đồng. Họ không còn 
ngần ngại thách thức các câu chuyện của đẳng 

cấp thống trị và đưa ra một góc nhìn đối lập, từ 
đó khẳng định quyền lực của người Dalit. Tiếng 

nói phản biện trong tác phẩm này còn có thể tìm 
thấy trong hình ảnh ẩn dụ “hắc ín” lặp lại nhiều 

lần trong tác phẩm. Truyền thống làm cho câm 
lặng, làm cho biến mất trong hành xử của đẳng 

cấp cao đối với những người thuộc đẳng cấp 
thấp được ẩn dụ trong chi tiết nói về thói quen 

hành xử với trẻ em: cậu bé há to miệng và bắt 
đầu khóc nhưng người lớn đánh vào miệng cậu 

bé, hắc ín trên tay cậu bé dính vào miệng và 
miệng cậu bé bị bịt lại, không thể khóc được 

nữa. Chi tiết “hắc ín” ở đây hiện ra như một biểu 

tượng của sự áp bức bạo lực của đẳng cấp cao 
đối với những người thuộc nhóm Dalit, buộc họ 

phải câm lặng trong oan ức.  

Như vậy, văn học Dalit không chỉ miêu tả 

cuộc sống của những người bị áp bức mà còn 
thách thức các hệ thống tạo ra sự áp bức ở Ấn 

Độ. Trong một xã hội phân chia đẳng cấp, 

người Dalit là đáng khinh, nhưng văn học Dalit 
lại tôn vinh bản sắc của những người bị áp bức, 

từ đó làm nổi bật những bất công mà họ phải 
đối mặt. Như thế, văn học Dalit là phương tiện 

văn hóa, văn học của cuộc đấu tranh chống hệ 
thống đẳng cấp ở Ấn Độ, mà trong đó 

Ambedkar có vị trí trung tâm. Ông là hiện thân 
cho cuộc đấu tranh chống lại sự bất khả xâm 

phạm, sự phân biệt đẳng cấp và bất bình đẳng. 
Những lí tưởng cách mạng của ông tiếp tục định 

hình văn học Dalit, với mục tiêu biến đổi xã hội 
Ấn Độ và tạo ra một tương lai dựa trên sự bình 

đẳng và công lí. 

3.4. Phê bình văn học Dalit 

Giống như phê bình văn hóa và phê bình giới, 

nghiên cứu Dalit hiện được thành lập như một 
ngành tự chủ chính thức trong các trường cao 

đẳng và đại học. Ở Ấn Độ đã thành lập Viện 



 
  

 

84 Số 18 (09/2025): 78 – 85   
 

Nghiên cứu Dalit (Indian Institute of Dalit Studies). 

Ở các trường đại học đã có các môn học nghiên 
cứu Dalit. Ví dụ, Đại học Kalyani, Tây Bengel, 

chương trình đào tạo thạc sĩ tiếng Anh có bộ môn 
nghiên cứu Dalit, đề cương giảng dạy dài 135 

trang tiếng Anh do các giáo sư của khoa tiếng 

Anh xây dựng (University of Kalyani, 2021). 

Phê bình văn học Dalit còn tương đối mới 

nên cho đến nay hầu như không có bất kì lí 
thuyết nào được đưa ra. Công trình đầy đủ về 

văn học Dalit và phê bình văn học Dalit là Dalit 

Literature and Criticism (2019) của Raj 
Kumar. Cuốn sách viết về lịch sử văn học Dalit 

và phê bình, lí luận văn học Dalit. Nó đặt ra một 
số câu hỏi chủ chốt như là điều kiện nghe được 

tiếng nói của người Dalit trong văn học: Ai là 
người Dalit? Lịch sử và bối cảnh của sự tự thể 

hiện, tự bộc lộ của người Dalit? Triết lí của văn 
học Dalit là gì? Mĩ học Dalit là gì? Làm thế nào 

để đọc, diễn giải và dạy văn học Dalit? Để có 
thể có một công trình phân tích một cách súc 

tích văn học Dalit và phê bình văn học Dalit, 
cuốn sách dựa vào các tư liệu về cuộc sống, văn 

hóa và lịch sử của người Dalit trong suốt gần 5 
thập kỉ, kể từ những năm 1970. Trong cuốn 

sách này, Kumar tìm hiểu gốc rễ của văn học 
Dalit có từ trước khi thực dân Anh hiện diện ở 

Ấn Độ. Từ thế kỉ X–XI, đã có rất nhiều nhà thơ 
xuất thân từ nhóm những người bị ruồng bỏ như 

thợ may Namdev, thợ dệt Kabir, thợ sửa giày 

Ravidas, thợ chải bông Dadu Dayal, thợ gốm 
Gora, thợ cắt tóc Sena và nhiều người khác. Họ 

là những người hát những bài hát dân gian có 
nội dung phản đối quyền bá chủ của những 

người Bà La Môn. Nhưng phải với sự xuất hiện 
của chủ nghĩa thực dân Anh, ý thức về nhóm 

người tiện dân bắt đầu xuất hiện trong đời sống 
trí thức Ấn Độ. Cụ thể là, nền giáo dục thực dân 

với các ý tưởng “Khai sáng” đã dẫn đến sự xuất 
hiện của tư tưởng cải cách dân chủ và xu hướng 

nghiêng về thế tục trong đời sống văn hóa, xã 
hội Ấn Độ. Các nhà truyền giáo người Anh đã 

mở trường học cho “những người thuộc tầng 
lớp tiện dân” để giúp họ thể hiện rõ hơn sự phản 

đối và mối quan tâm cũng như ý thức của họ về 
bản thân. Tuy nhiên, ở giai đoạn đầu, từ nửa 

cuối thế kỉ XIX và nửa đầu thể kỉ XX, nhóm 

người Dalit chỉ xuất hiện như là một công cụ 
nghệ thuật trong các tác phẩm của các nhà văn 

Hindu đẳng cấp thượng lưu. Như Kumar chỉ ra, 

việc gắng gượng khắc họa cuộc sống của những 

“tầng lớp tiện dân” với lòng yêu thích cải cách 
xã hội hoặc bằng lòng trắc ẩn đa cảm chỉ là một 

thủ pháp nghệ thuật để thể hiện tư tưởng chính 
trị và nghệ thuật của các trí thức đặc tuyển Ấn 

Độ; không có tiếng nói hay diện mạo thực sự 

của người Dalit dù cho đó là những tiếng nói 
được khắc họa trong văn học Dalit (Kumar, 

2019). Trong cuốn sách này, Kumar mô tả ngắn 
gọn lí thuyết Dalit, ngôn ngữ sử dụng trong văn 

bản, các thể loại quan trọng trong văn học Dalit, 

thần thoại Dalit và bản dịch các văn bản Dalit. 

Kumar nỗ lực xây dựng lí thuyết và hướng 

dẫn phê bình đối với văn học Dalit bằng cách 

phân tích một ví dụ. Trong đó, ông xem xét tiêu 

đề của nó, sau đó là các chiến lược kể chuyện, 

tiếp theo là sự phát triển của diễn ngôn và cuối 

cùng là các chủ đề chiếm ưu thế trong văn bản. 

Ông cũng phân tích và so sánh văn bản văn học 

của các nhà văn Dalit khác nhau để chứng tỏ 

tầm quan trọng về chính trị và xã hội của việc 

cần phải có lí thuyết và nguyên lí phê bình đối 

với bộ phận văn học Dalit. Ông cho rằng, vấn 

đề lí thuyết đó là cần thiết, đặc biệt khi văn học 

Dalit không được viết theo tiêu chuẩn của văn 

học phương Tây hoặc văn học kinh điển, đẳng 

cấp cao ở Ấn Độ. Trong cuốn sách của mình, 

Kumar cho rằng “phương pháp giảng dạy với 

văn học Dalit” là cần thiết, giúp học sinh, sinh 

viên ý thức về bối cảnh của người Dalit.  

Công trình Dalit Literature: A Critical 

Exploration (Prasad & Gaijan, 2008) bao gồm 

21 nghiên cứu khám phá sự bất an trong tinh 

thần của người Dalit, sự nhạy cảm của người 

Dalit, tình thế tiến thoái lưỡng nan của người 

Dalit. Các nghiên cứu ở đây xác định được 

những điểm cơ bản của văn học Dalit, đó là: văn 

học Dalit hướng đến lí tưởng về một xã hội 

không đẳng cấp, không giai cấp. Văn học này 

lên tiếng chống lại sự phân biệt đối xử, chuyên 

chế, áp bức, sỉ nhục và bất công xã hội dưới 

danh nghĩa đẳng cấp, giai cấp, văn hóa và tôn 

giáo. Văn học Dalit kêu gọi tinh thần đấu tranh 

để giải thoát khỏi chế độ nô lệ, thay đổi hệ thống 

xã hội, kêu gọi bình đẳng, tìm kiếm bản sắc của 

người Dalit và phê phán các quy ước đã hạ thấp 

họ nhân danh đẳng cấp, truyền thống, văn hóa 

và tôn giáo. Hệ thống đẳng cấp của xã hội 

Hindu ở Ấn Độ đã là một trở ngại lớn trong việc 



  
 

 

 Số 18 (09/2025): 78 – 85 
  

85 
 

KHOA HỌC NHÂN VĂN 

nghe được tiếng nói của người Dalit và trong 

việc thừa nhận quyền tự quyết của họ.  

Các công trình khác dưới dạng sách hay bài 

tạp chí về bộ phận văn học Dalit thống nhất 
khẳng định đây là bộ phận văn học phản kháng, 

nó đặt câu hỏi về vị trí kinh điển của các bộ 
phận văn học chính thống ở Ấn Độ, do đó, gợi 

lên vấn đề di sản thực dân trong đời sống kinh 
tế, xã hội và văn hóa của Ấn Độ hậu thuộc địa. 

Điều này cho thấy sự tương đồng giữa phê bình 

subaltern và phê bình văn học Dalit. 

4. KẾT LUẬN 

Cách viết sử lấy subaltern làm trung tâm đã 

bắt đầu ở Ấn Độ một xu hướng mới trong sử học 
về những người bị áp bức và thiệt thòi trong xã 

hội Nam Á. Hướng viết sử này chuyển trọng tâm 

từ sử học về giới tinh hoa sang đóng góp vào lịch 
sử của những người dân thường, những người bị 

thiệt thòi, bị đàn áp và phụ thuộc, bao gồm các 
tầng lớp như nông dân, người Dalit, người 

Adivasi, người bị áp bức và phụ nữ. Cả hai 
hướng phê bình này đều hướng đến làm hiển lộ 

bản sắc và tiếng nói của những người bị gạt ra 
bên lề của xã hội Ấn Độ và cho thấy sự tiếp tục 

cuộc đấu tranh dân chủ (theo nghĩa sự bình đẳng 
về quyền lợi kinh tế) trong xã hội và lịch sử Ấn 

Độ hậu thuộc địa. Sự phát triển của văn học Dalit 
và phê bình Dalit cho thấy ảnh hưởng của nghiên 

cứu subaltern đối với việc viết lại lịch sử quốc 

gia Ấn Độ và lịch sử văn học Ấn Độ. 

LỜI CẢM ƠN 

Bài viết là sản phẩm của nhiệm vụ khoa học 
mã số VVH/NV/2025-08 thuộc Viện Văn học 

năm 2025. 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

Ambedkar, B. R. (2002). The Essential Writings 
of B.R. Ambedkar. Edited by Rodrigues, 
Valerian. New Delhi: Oxford Press. 

Dangle, A. (1992). Poisoned bread: 
translations from modern Marathi Dalit 
literature. Hyderabad: Orient Longman. 

Đỗ Thu Hà. (2015). “Dalit” và phong trào cải 
giáo tại Ấn Độ thế kỉ XIX–XX. Nghiên 
cứu Tôn giáo, 6(144), 38–54. 

Kikani, M. Z. (2021). From Marginalization to 
Quest for Identity by Dalits in Indian 
Literature. Towards Excellence, 13(2), 
1125–1132 

Kumar, R. (2019). Dalit Literature and 
Criticism. Hyderabad: Orient BlackSwan. 

Lê Quang. (2012). Người hùng của những 
người dưới đáy xã hội. Truy cập ngày 
30/5/2025, từ https://thethaovanhoa.vn/nguoi-
hung-cua-nhung-nguoi-duoi-day-xa-hoi-an-
do-20120310160235980.htm 

Phạm Phương Chi. (2024). Tiếng nói của 
subaltern: Việc viết sử từ dưới lên ở Ấn Độ 
và vai trò của phê bình văn học. Lí luận, 
phê bình Văn học, nghệ thuật, 8, 101–110. 

Phạm Phương Chi. (2025a). Tiếng nói của 
người nông dân và chính sách thực dân 
trong tác phẩm Amitav Ghosh. Khoa học 
Đại học Thủ đô, 92, 114–124. 

Phạm Phương Chi. (2025b). Lí thuyết Subaltern 
và tiếng nói người nông dân, Lí luận phê 
bình văn học nghệ thuật, 3, 33–39. 

Prasad, A. N. & Gaijan, M.B. (2008). Dalit 
Literature: A Critical Exploration. New 
Delhi: Sarup & Sons. 

Saha, S. (2020). Rereading History: On 
Ambedkar's “The Untouchables: Who Were 
They and Why They Became Untouchables” 
All about Ambedkar: A Journal on Theory 
and Praxis. Truy cập ngày 24/5/2025, từ 
https://www.allaboutambedkaronline.com/po
st/an-outline-of-the-untouchables-who-were-
they-and-why-they-became-untouchables 

Satyanarayana, K. & Tharu, S. (2013). Dalit 
writing: an introduction. In: Satyanarayana, 
K. & Tharu, S. The exercise of freedom: an 
introduction to Dalit writing. New Delhi: 
Navayana Publishing. 

Sở Ngoại vụ Phú Thọ. (2023). Cuộc chiến 3000 
năm. Truy cập ngày 30/5/2025, từ 
http://phuthodfa.gov.vn/cuoc-chien-3000-
nam/8969/index.html 

The Hindi Bureau. (2023). Manusmriti set on 
fire to commemorate Ambedkar’s 1927 
resistance to oppression and exploitation 
of people. Truy cập ngày 28/5/2025, từ 
https://www.thehindu.com/news/national/
karnataka/manusmriti-set-on-fire-to-com 
memorate-ambedkars-1927-resistance-
to-oppression-and-exploitation-of people/ 
article67674486.ece 26.12.2023 

University of Kalyani. (2021). Postgraduate 
degree programme (CBCS) M.A. in English 
semester – III DSE – 304 Dalit Studies.  

https://www.allaboutambedkaronline.com/post/an-outline-of-the-untouchables-who-were-they-and-why-they-became-untouchables
https://www.allaboutambedkaronline.com/post/an-outline-of-the-untouchables-who-were-they-and-why-they-became-untouchables
https://www.allaboutambedkaronline.com/post/an-outline-of-the-untouchables-who-were-they-and-why-they-became-untouchables

