
57 S¬ 39 - 2020

Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trong chạm khắc  
đình làng Bắc Bộ thế kỷ 16-17 vào thiết kế đồ họa
Applying the 16th-17th century pattern of “Mây đao lửa” in the Northern Communal House  
to Graphic Design

Nguyễn Như Hưng, Nguyễn Thanh Tâm, Nguyễn Xuân Đạt 
Nguyễn Thị Thùy Trang

Tóm tắt
Xu hướng khai thác những yếu tố văn hóa truyền 

thống, dân gian Việt Nam trong ngành thiết kế 
đồ họa là hướng đi ngày càng nhận được nhiều 

sự quan tâm của các nhà thiết kế nói riêng và 
xã hội nói chung. Trong bối cảnh “toàn cầu hóa”, 
việc khai thác những giá trị “riêng có” này mang 

ý nghĩa đặc biệt quan trọng đối với việc khẳng 
định bản sắc của mỗi quốc gia thông qua lĩnh 

vực nghệ thuật, sáng tạo, đồng thời góp phần 
bảo tồn và phát huynhững giá trị văn hóa truyền 
thống, dân gian. Mây đao lửa - một trong những 
họa tiết điển hình nhất của điêu khắc đình làng 

Bắc Bộ Việt Nam thế kỷ 16-17, là mô típ trang trí 
mang ý nghĩa biểu tượng, đầy tiềm năng để khai 

thác, ứng dụng trong ngành thiết kế Đồ họa.
Từ khóa: Văn hóa truyền thống, điêu khắc đình làng 

Việt, Thiết kế đồ họa

Abstract
The trend of exploiting elements of Vietnamese folk 

arts in Graphic Design is getting more and more 
attention from both art and non-art communities. 

In the context of globalization, the adoption of 
those“unique values” has a special meaning in 

expressing national identity through arts and designs 
and in preserving and promoting traditional cultural 

values. “Mây đao lửa” - one of the most typical motifs of 
the 16th - 17th century Vietnamese Communal House 
sculpture - is a decorative motif of symbolic meaning, 

full of potentials for application in modern Graphic 
Design.

Key words: Traditional culture, Vietnamese Communal 
House sculpture, Graphic Design

Nguyễn Như Hưng, Nguyễn Thanh Tâm, 
Nguyễn Xuân Đạt
ThS. Nguyễn Thị Thùy Trang 
Bộ môn Đồ họa 
Khoa Nội thất và Mỹ thuật công nghiệp 
Email: trangnt.design@gmail.com 
ĐT: 0988386695

Ngày nhận bài: 04/8/2020 
Ngày sửa bài: 14/8/2020 
Ngày duyệt đăng: 14/8/2020

1. Đặt vấn đề
Xu hướng khai thác yếu tố văn hóa truyền thống trong các ngành nghệ 

thuật, sáng tạo đang ngày càng được phát triển và thu hút sự quan tâm của xã 
hội. Đó cũng là một hướng đi đang được những người làm thiết kế Đồ họa Việt 
Nam khai phá để tìm câu trả lời cho câu hỏi “Đâu là bản sắc của thiết kế đồ 
họa Việt Nam?”. Trong kho tàng văn hóa dân tộc đa dạng, mỹ thuật đình làng 
là một trong những nguồn “tài nguyên” vô cùng dồi dào đối với những người 
làm sáng tạo, là một gia tài nghệ thuật đồ sộ, quý hiếm từng có nhiều giai đoạn 
bị “bỏ quên”. Trong nhiều thế kỷ qua, do sự khắc nghiệt của thiên nhiên, do sự 
vô thức của con người, những di sản kiến trúc, điêu khắc đình làng đã bị hủy 
hoại, hư hỏng khá nhiều. Thực trạng này đã làm dấy lên yêu cầu khẩn thiết đối 
với việc bảo tồn, phát huy những giá trị của đình làng. “Bảo tồn” và “phát huy” 
là hai yếu tố song hành trong đó “bảo tồn” mang ý nghĩa gìn giữ, mang nhiều 
tính chất cố định còn “phát huy” có tính mở, linh hoạt. Bảo tồn và phát huy sao 
cho đúng, cho không sai lệch đồng thời phù hợp với yêu cầu của thời đại là 
vấn đề đòi hỏi sự nghiên cứu cẩn trọng, kỹ lưỡng.  

Trong các dự án ứng dụng vốn cổ Việt Nam vào lĩnh vực thiết kế đồ họa, 
lối khai thác tập trung vào một số họa tiết truyền thống là phương thức nghiên 
cứu khá phổ biến. Đối với nghệ thuật điêu khắc đình làng, các mô típ họa tiết 
cũng chính là những “cấu kiện” cơ bản được sử dụng để tạo nên những mảng 
chạm. “Mây đao lửa” là một trong những mô típ điển hình, xuất hiện nhiều 
trong các ngôi đình Bắc Bộ thế kỷ 16-17 nhưng chưa được khai thác để ứng 
dụng trong thiết kế Đồ họa. 

2. Nội dung diễn giải
2.1. Vấn đề bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa truyền thống, dân gian trong 
bối cảnh hiện đại.

Việc bảo tồn và phát huy những giá trị văn hóa là hai nhiệm vụ cần được 
thực hiện song song. Trong nhiều thập kỉ qua, các dự án về văn hoá dân gian 
ở Việt Nam hầu hết tập trung vào việc nghiên cứu các di sản văn hoá của quá 
khứ và sưu tầm các tài liệu liên quan nhằm mục đích lưu trữ, bảo tồn. Công 
tác sưu tầm, nghiên cứu văn hóa dân gian đã được triển khai trên nhiều lĩnh 
vực ở Việt Nam, trong đó có nghệ thuật tạo hình dân gian (kiến trúc dân gian, 
hội họa dân gian, điêu khắc dân gian...). Nhưng, cùng quá trình công nghiệp 
hoá, hiện đại hoá đất nước, nhiều vấn đề đã nảy sinh, đòi hỏi sự tham gia của 
văn hóa dân gian vào giải pháp như: văn hoá dân gian trong quá trình đô thị 
hoá, văn hoá dân gian với du lịch, văn hoá dân gian với bảo vệ môi trường…
Do những yêu cầu cấp bách đó, lĩnh vực văn hoá dân gian ứng dụng (applied 
folklore) đã ra đời. Về khái niệm, đây là một phân ngành của văn hóa dân gian, 
vận dụng các kiến thức, phương pháp nghiên cứu của lĩnh vực này nhằm giải 
quyết các vấn đề thực tiễn trong cuộc sống đương đại. Từ những năm 60 của 
thế kỷ trước, một số nhà văn hóa trên thế giới đã áp dụng kiến thức văn hóa 
dân gian để giải quyết các vấn đề kinh tế, xã hội và trong một số lĩnh vực khác. 
Nổi bật là các công trình của Michanel Owen Jones (1994).

Ở Việt Nam, do văn hóa dân gian ứng dụng còn khá mới mẻ nên chưa có 
ngành riêng biệt về lĩnh vực này nhưng các vấn đề nghiên cứu ứng dụng văn 
hóa dân gian đã được một số nhà khoa học quan tâm và bước đầu thu được 
thành quả...

Benjamin A. Botkin - nhà nghiên cứu văn hóa người Mỹ khẳng định rằng 
văn hoá dân gian ứng dụng tồn tại chỉ khi thực tiễn của văn hoá dân gian được 
ứng dụng vào lịch sử xã hội, văn học, giáo dục, giải trí hay nghệ thuật.



58 T„P CHŠ KHOA H“C KI¦N TR”C - XŸY D¼NG

KHOA H“C & C«NG NGHª

Đối với điêu khắc đình làng - một trong những giá trị nghệ 
thuật dân gian phổ biến và quan trọng nhất đối với đời sống 
văn hóa làng xã của người Việt xưa, cả hai nhiệm vụ “bảo 
tồn” và “phát huy” đều chưa được thực hiện tốt. Bên cạnh 
những hạn chế liên quan đến cách thức bảo tồn thì tư duy 
của rất nhiều người về việc phát huy các giá trị truyền thống, 
dân gian vẫn thiên về phục cổ, nệ cổ, không cho phép hoặc 
kìm hãm sự sáng tạo, đổi mới mà quên rằng các giá trị văn 
hóa luôn cần được củng cố, bổ sung để phát triển, trở nên 
“giàu có” và phong phú hơn. 

Trong cách thức kế thừa và phát triển vốn cổ của các 
nghệ sĩ tạo hình cũng có nhiều xu hướng khác nhau. Có 
người theo phong cách nệ cổ tức là đưa y nguyên hình thức 
vốn cổ vào tác phẩm. Xu hướng này tuy đem lại không ít lợi 
ích trong việc bảo tồn những giá trị truyền thống nhưng lại 
thiếu tính sáng tạo, khiến cho việc bảo tồn và phát huy các 
giá trị này chỉ dừng lại ở mức độ “giữ gìn”. Nhiều người làm 
nghệ thuật khác lại đi theo xu hướng kết hợp, sử dụng các bộ 
phận, thành tố, kiểu tạo hình, cách sắp xếp của mỹ thuật dân 
gian kết hợp với những tạo hình hiện đại để tạo ra một kiểu 
kết hợp mới mang âm hưởng dân gian mà vẫn phù hợp và 
dễ được tiếp nhận, gần gũi hơn với đời sống hiện đại. Hiện 
nay xu hướng này đang dần được ưa chuộng vì sự linh hoạt 
trong việc ứng dụng vào đời sống. Ngoài hai xu hướng trên, 
còn có sự xuất hiện và lan rộng của một xu hướng khác “cao 
siêu” hơn, đó chính là nắm bắt và truyền tải “cái thần” của 
những vốn cổ vào các tác phẩm mang hơi hướng hiện đại. 
Xu hướng này đòi hỏi sự nghiên cứu và phân tích kĩ lưỡng 
nhằm nắm bắt được cái hồn cách, cái bản chất của những 
giá trị truyền thống, từ đó sáng tạo, đổi mới nhằm tạo ra 
những hình thức mới cho những giá trị “cũ”.

Thiết kế Đồ họa là một dạng sáng tạo vật chất, có đặc 
tính truyền thông thị giác, mới chỉ phát triển ở Việt Nam trong 
vài thập kỷ gần đây nhưngcó vai trò và sức ảnh hưởng ngày 
càng lớn đối với đời sống xã hội. Ứng dụng giá trị văn hóa 
truyền thống vào thiết kế đồ họa không còn là điều xa lạ với 
các nước có nền Đồ họa phát triển. Ở Nhật Bản, Hàn Quốc, 
Thái Lan... việc số hóa các loại hình nghệ thuật truyền thống 

hay việc vector hóa các họa tiết trang trí và mã hóa màu sắc 
truyền thống đã được làm từ nhiều năm trước. Với nhiều 
nước, đó được coi là chiến lược quốc gia về thẩm mỹ.

Một trong những nền tảng chủ đạo cho việc ứng dụng mỹ 
thuật dân gian vào thiết kế đồ họa hiện đại là khai thác các 
mô típ điển hình, các tổ hợp trang trí trong tranh dân gian và 
trên các các bức chạm khắc thường xuất hiện trong đình, 
đền, chùa cùng hệ thống phối màu dân gian. Bản thân các 
họa tiết, hoa văn, màu sắc truyền thống đã chứa đựng trong 
nó những lớp ý nghĩa tượng trưng và cao hơn nữa là giá trị 

Hình 1: Mảng chạm khắc ở đình Hát

Hình 2: Họa tiết mây đao lửa

Hình 3 - Hình 4: Một số biến thể linh hoạt của nhóm họa tiết mây đao lửa

Hình 5: Bức chạm Tiên nữ 
cưỡi rồng ở đình Phú Xuyên



59 S¬ 39 - 2020

biểu tượng, ăn sâu vào tiềm thức người Việt, được biểu hiện qua tạo 
hình thị giác. Bởi vậy, người xem có thể tiếp thu và hiểu ý nghĩa của 
những yếu tố này một cách trực tiếp, nhanh chóng khi chúng được 
chuyển hóa vào các thiết kế đồ họa thông qua khoa học công nghệ, 
kỹ thuật, chất liệu mới. Đó chính là cách thức mà “hồn cốt” của những 
giá trị văn hóa truyền thống được “thăng hoa” thông qua các thiết kế 
đồ họa hiện đại. 

Trong thiết kế đồ họa hiện đại, có các cấp độ ứng dụng yếu tố văn 
hóa truyền thống, dân gian khác nhau:

+Cấp độ 1: Ứng dụng trực tiếp các mô típ họa tiết vào sản phẩm 
đồ họa. Đây là cấp độ thấp nhất, trực tiếp, dễ nhận biết về thị giác.

+ Cấp độ 2: Phân tích cấu trúc, nguyên lý thị giác của các yếu tố 
truyền thống, dân gian (ví dụ: họa tiết trang trí) để áp dụng vào thiết 
kế Đồ họa.

+ Cấp độ 3: Phân tích cấu trúc, nguyên lý thị giác, ý nghĩa biểu 
tượng của các yếu tố truyền thống, từ đó rút ra cách thức tạo hình 
trong lĩnh vực thiết kế đồ họa và kết hợp với kỹ thuật, chất liệu của đồ 
họa hiện đại để tạo ra “cái mới”.

Ở Việt Nam, trong những năm gần đây, đã có những dự án khai 
thác vốn cổ dân tộc (tranh dân gian Hàng Trống, Đông Hồ, các mô 
tip hoa văn trong mỹ thuật thời kỳ phong kiến tự chủ…) theo góc nhìn 
sáng tạo với sự hỗ trợ của ngôn ngữ, công nghệ đồ họa hiện đại như 
dự án “Họa sắc Việt” của nhóm S-River, dự án “Hoa văn Đại Việt” của 
nhóm Đại Việt Cổ Phong, dự án “Vẽ lại tranh dân gian” của họa sỹ 
trẻ Nguyễn Xuân Lam. Phương thức thường gặp trong các dự án này 
là kết hợp, biến điệu các mô típ họa tiết sẵn có để tạo ra những biến 
thể họa tiết mới và vec-tơ hóa chúng để ứng dụng trên các sản phẩm 
phục vụ đời sống. Tuy nhiên, chưa có dự án nào đặt họa tiết mây đao 
lửa vào vị trí đối tượng nghiên cứu từ góc nhìn của ngành Thiết kế 
Đồ họa và cũng chưa có dự án nào thực hiện những thử nghiệm thị 
giác kết hợp họa tiết với các chất liệu và các hiệu ứng đa ngành như 
âm thanh, ánh sáng, dựng phim… Đó là điểm mới, mang đầy tính thể 
nghiệm của nghiên cứu “Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trên chạm 
khắc đình làng Bắc Bộ thế kỷ 16-17 vào Thiết kế Đồ họa”.
2.2.Họa tiết mây đao lửa trong nghệ thuật điêu khắc đình làng Bắc 
Bộ thế kỷ 16-17.

Đồng bằng Bắc Bộ từ thuở sơ khai lập địa vốn là nơi bắt nguồn 
của tinh hoa văn hóa Việt Nam.Những yếu tố tự nhiên như địa hình, 
khí hậu và những yếu tố văn hóa, xã hội đã góp phần không nhỏ trong 
việc định hình tư duy, thẩm mỹ của dân tộc ta và chúng đã ăn sâu vào 
tiềm thức của người Việt. Một trong những sản phẩm của văn hóa 
dân gian Bắc Bộ phải kể tới ngôi đình làng. Đình làng gắn liền với đời 
sống làng xã, giữ vai trò tín ngưỡng, hành chính, văn hóa, tinh thần 
và vật chất với người dân thôn quê, là nơi lưu giữ những giá trị lịch 
sử, văn hóa, tín ngưỡng của người Việt. Đình làng là di sản độc đáo 
ông cha ta để lại, phản ánh chân thực bản sắc con người Việt Nam 
độc lập, tự chủ, độc đáo trong sáng tạo, lạc quan trong cuộc sống, linh 
hoạt trong cách ứng xử với tự nhiên, xã hội và dân chủ, khoan dung 
trong tư tưởng. Đến nay, nhiều đình làng còn lưu giữ được những tác 
phẩm điêu khắc dân gian vô cùng quý báu, thấm đậm bản sắc dân tộc 
Việt vốn ít chịu ảnh hưởng từ văn hóa ngoại lai. Bốn thế kỷ là khoảng 
thời gian kể từ khi đình làng xuất hiện và trở thành một trong những 
yếu tố quan trọng trong dòng chảy lịch sử mỹ thuật cũng như văn hóa 
Việt Nam. 

Bước vào bên trong ngôi đình, trên những ván dong, cột kèo,... là 
những di sản nghệ thuật vô giá mà đến ngày hôm nay, khi nhìn ngắm, 
người xem vẫn thấy đời sống xã hội hàng trăm năm về trước hiện hữu 
trong đó, được thể hiện một cách sinh động, phong phú và đậm bản 
sắc, tâm hồn Việt.

Nghệ thuật điêu khắc đình làng đã cho thấy sự tập trung và phát 
huy cao độ tài năng của người nghệ nhân dân gian Việt Nam xưa. Để 
tạo ra những tác phẩm chạm khắc, họ đã sử dụng nhiều kỹ thuật khác 

Hình 6, Hình 7. Tổ hợp họa tiết mây đao lửa 
xếp theo dạng hàng lối kết hợp với màu sắc

Hình 8. Thử nghiệm cắt trổ họa tiết mây đao 
lửa trên giấy kết hợp với chiếu sáng

Hình 9. Thử nghiệm cắt trổ họa tiết mây 
đao lử trên mica kết hợp với hiệu ứng màu 
chuyển động trong nước



60 T„P CHŠ KHOA H“C KI¦N TR”C - XŸY D¼NG

KHOA H“C & C«NG NGHª

nhau như chạm thủng, chạm nông, chạm kênh bong, chạm 
lộng. Trong đó, kỹ thuật chạm lộng là cầu kỳ và phức tạp 
nhất. Với thủ pháp biểu tượng hóa, người nghệ nhân đã biến 
những sự vật (cây cối, con người, loài vật, các hiện tượng 
thiên nhiên...) thành những mô típ trang trí độc đáo.

Sự kết hợp chặt chẽ giữa kiến trúc và điêu khắc đình làng 
đã khiến cho công trình kiến trúc trở nên tinh tế và các tác 
phẩm chạm khắc thêm phần độc đáo. Nhờ có chạm khắc mà 
các phiến gỗ nặng nề, khô cứng bỗng trở nên nhẹ nhàng, 
bay bổng. Những hình ảnh chạm khắc dường như đã làm 
cho ngôi đình và khoảng không bên ngoài kết nối, hòa đồng 
vô hạn với nhau.

Đình làng Bắc Bộ mang màu sắc tự nhiên, vẻ mộc 
mạc, nguyên sơ của chất liệu gỗ, do đó, vẻ ngoài đình có 
xu hướng hòa vào không gian cảnh quan xung quanh. Phía 
trong đình, phần nhiều các mảng chạm khắc đều để màu gỗ 
mộc. Tuy nhiên, những vết màu trắng, màu đen, màu son 
được thấy xuất hiện trên kẽ một số mảng chạm ở đình Tây 
Đằng, đình Phù Lão, đình Chu Quyến, đình Ngọc Than, đình 
Vị Hạ. Hoặc, những gam màu gắn liền với thiên nhiên, cây cỏ 
còn sót lại ở một số đình như đình Liên Hiệp, đình Cổ Chế, 
đình Giẽ Hạ, đình Đông Viên,…Rõ ràng hơn, dù đã mang 
dấu vết của thời gian nhưng màu sắc vẫn hiện diện gần như 
nguyên vẹn trên những mảng chạm ở đình Phú Mỹ, đình 
Hát… Không có tài liệu nào khẳng định các mảng chạm khắc 

đình làng nguyên bản có màu sắc hay màu được bổ sung 
trong quá trình đình tồn tại. Điều này cho thấy rất có thể đình 
làng miền Bắc từng có truyền thống tô màu trên những mảng 
chạm gỗ. Quả thực, khi những mảng chạm khắc được khoác 
những lớp màu thì chúng góp phần làm cho không gian ngôi 
đình trở lên đặc biệt, độc đáo. Những cô tiên, rồng, phượng, 
cảnh sinh hoạtthêm phần sống động, tươi tắn, thể hiện ước 
vọng của người dân về cuộc sống đủ đầy, hạnh phúc.

Mây đao lửa là một trong những mô típ họa tiết chạm 
khắc điển hình, đến nay vẫn còn hiện diện tương đối nguyên 
vẹn trong nhiều ngôi đình Bắc Bộ. Ngược dòng thời gian, 
mây là một trong những họa tiết rất đặc biệt, có sự thay đổi 
về hình thái song hành cùng dòng lịch sử. Mây dải lụa đặc 
trưng ở thời Lý có dáng thon, nhỏ dần về phía đuôi và độ uốn 
lượn uyển chuyển, mềm mại, gần với hình dải lụa đang bay. 
Sang đến thời Trần, các đồ án hình mây có phần phong phú 
hơn. Họa tiết mây dải lụa vẫn được các nghệ nhân sử dụng 
nhưng khá hạn chế. Mây hình khánh phổ biến hơn ở giai 
đoạn này với ba dạng thức khác nhau nhưng đều có điểm 
chung là cụm chính thường cuộn lại tựa hình nấm linh chi. 
Ở thời Lê sơ, các dạng họa tiết mây từ thời Trần vẫn tiếp tục 
được xuất hiện còn mây dải lụa thì dần biến thể thành mây 
đao lửa - loại hình mây xuất hiện phổ biến trong chạm khắc 
đình làng. Về mặt tạo hình, các nghệ sĩ đã biến tấu phần đuôi 
mây thành hình đao lửa khỏe khoắn, mạnh mẽ, khác biệt so 
với tạo hình mây của các thời kỳ trước. Về mặt ý nghĩa dân 
gian, đao lửa gợi đến hình ảnh tia chớp, đi cùng hình tượng 
mây tạo thành những dấu hiệu báo mưa - yếu tố rất quan 
trọng đối với việc canh tác và sinh hoạt của cư dân nông 
nghiệp lúa nước. 

Dựa vào khảo sát thực tế trong các chuyến điền dã và 
các nguồn tài liệu, có thể thấy họa tiết mây đao lửa có cấu 
trúc nhận dạng khá rõ ràng. Phần đầu mây cuộn xoắn ốc 
tựa hình nấm linh chi, tiếp đến phần thân mây uốn nhẹ, gấp 
khoảng một, hai nhịp rồi chuyển đến phần đuôi thẳng tắp 
có hình tương tự với lưỡi dao (đao). Giữa thân mây có nét 
khía nhỏ gợi liên tưởng như phần xương sống, thuận theo 
đường chu vi bên ngoài mây. Mây đao lửa không uốn lượn 
gợi cảm giác bay bổng như mây dải lụa hay mây khánh mà 
có cấu trúc rõ ràng tạo cảm giác chắc chắn, khỏe khoắn. Mây 
đao lửa có thể đứng độc lập hoặc khi kết hợp cùng nhau thì 
không quấn lấy nhau mà thường được xếp cạnh nhau hoặc 
chồng lớp. Vì là họa tiết có tính chất phụ trợ nên khi kết hợp 
cùng các họa tiết khác, mây đao lửa thường được đưa xuống 
lớp dưới và rất hay được lược bỏ phần đầu cuộn. 

Hình 10. Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trên thiết kế bao bì sản 
phẩm trầm hương

Hình 12. Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trên thiết kế 
gối trang trí

Hình 11. Ứng dụng họa tiết mây đao lửa 
trên thiết kế vỏ điện thoại



61 S¬ 39 - 2020

Mây đao lửa được thể hiện trên các mảng chạm khắc 
đình làng chủ yếu theo hai cách: cách họa tiết mây riêng 
biệt (mây đơn hoặc cụm mây) và cách hoạ tiết mây kết hợp 
cùng họa tiết khác. Tổ hợp họa tiết mây đao lửa tạo cảm 
giác vững chắc về hình khối, rõ ràng về chi tiết nhưng không 
kém phần uyển chuyển. Điều này là nhờ vào cấu trúc khỏe 
khoắn của mây, sự phối hợp có tính linh hoạt và sự đồng 
hướngcủa các đơn vị mây khi kết hợp với nhau. Mây đao lửa 
còn đi cùng và bổ trợ hiệu quả cho những họa tiết khác như 
rồng, phượng, tiên, lân,… Chúngđược sắp xếp thay đổi trên 
các cấu kiệncủa ngôi đìnhvà linh hoạt trong cấu trúc tổng 
thể khi kết hợp với các họa tiết khác. Mây đao lửa có nhiều 
biến thể, phần đầu hay đuôi mây có thể được lược bỏ hoặc 
được thay đổi về tỷ lệ (ví dụ: đuôi mây được kéo dài, phần 
đầu cuộn của mây được tùy biến trở nên rất to hoặc rất nhỏ), 
phần đuôi mây được uốn cong hoặc thân mây được tăng các 
nhịp uốn…

Với cấu trúc tạo cảm giác chắc chắn, khỏe khoắn, mây 
đao lửa có thể đứng độc lập mà không cần kết hợp với các 
họa tiết khác. Tổ hợp họa tiết mây đao lửa - thường gồm từ 
hai (02) đến bốn (04) mây - rất phổ biến trên các mảng chạm 
khắc đình làng. Trong những tổ hợp này, cách mây được thể 
hiện cũng rất linh hoạt:

+ Mỗi họa tiết mây trong tổ hợp đều được thể hiện đầy 
đủ, toàn vẹn các bộ phận.

+ Một hoặc hai họa tiết mây trong nhóm được lược bỏ 
phần đuôi đao, chỉ giữ lại phần đầu cuộn của mây.

+ Phần đầu của các đơn vị mây được kết hợp với nhau 
thành một cuộn xoắn lớn, từ đó phát triển tiếp ra các nhánh 
đuôi đao.

Đồng bằng Bắc Bộ gắn với nền văn minh lúa nước. 
Những con vật có thật hoặc những sinh vật có tính thần thoại 
như rồng, phượng, voi, rùa, hổ… được con người sáng tạo 
thành những biểu tượng văn hóa, tâm linh, được người dân 
tôn thờ, quý trọng và được sử dụng trong nghệ thuật tạo 
hình. Người dân xưa tin rằng những linh vật đó là hiện thân 
cho các hiện tượng thiên nhiên như mưa, gió, sấm chớp, 
bão... Trong nghệ thuật chạm khắc đình làng, những người 
nghệ nhân đã khéo léo kết hợp các linh vật với họa tiết mây 

đao lửa (trong đó mây đao lửa đóng vai trò là họa tiết đan cài, 
phụ trợ để liên kết các họa tiết khác với nhau). 

+ Rồng - đại diện cho sự linh thiêng, cao quý, quyền lực, 
là mô típ linh vật được xuất hiện nhiều nhất. Trong các bức 
chạm khắc đình làng, rồng thường được biểu hiện dưới dạng 
một đầu không thân nhưng có đuôi là cụm vân xoắn lớn. Họa 
tiết mây đao lửa và rồng trên chạm khắc đình làng rất đa 
dạng với nhiều đồ án trang trí tiêu biểu như “Long vân khánh 
hội”, “Long ẩn vân”…

+Rồng, tiên, mây đao lửa: Sự kết hợp giữa ba mô típ 
rồng, tiên và mây rất phổ biến trong nghệ thuật điêu khắc 
đình làng. Hình tượng tiên nữ cưỡi rồng được nghệ nhân 
xưa thể hiện, gửi gắm vào đó ước muốn của người dân về 
cuộc sống ấm no, hạnh phúc, ước muốn chinh phục được 
thiên nhiên của con người. Sự kết hợp khéo léo giữa hình 
tượng rồng (dương) với tiên nữ (âm) thể hiện khát vọng yêu 
đương, muôn loài sinh sôi nảy nở theo quan niệm của cư 
dân lúa nước.

+ Phượng: Cũng như rồng, phượng là sinh vật trong 
tưởng tượng của con người, đứng đầu các loài chim, có tính 
chất cao quý, tượng trưng cho người nữ và được kết hợp với 
mây như hai mô típ không thể tách rời.

+ Nghê: Vốn là một linh vật thuần Việt. Khi kết hợp với 
nghê, mây đao lửa thường được khắc trên thân mình và 
cẳng chân của nghê tạo thành nghê lửa. 

+ Voi: Người nghệ nhân xưa đã tạo nên những đồ án điêu 
khắc giàu cảm xúc như “Vua đi cày bằng voi”, “Phổ Hiền Bồ 
Tát cưỡi voi”, người cưỡi voi, tượng binh.
2.3. Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trong thiết kế đồ họa

Họa tiết mây đao lửa nguyên bản được thể hiện bằng các 
kỹ thuật chạm khắc trên chất liệu gỗ. Việc chuyển thể họa tiết 
này sang các chất liệu của lĩnh vực thiết kế đồ họa được tiến 
hành dựa trên quá trình gồm các bước:

+ Phân tích cấu trúc họa tiết mây đao lửa.
+ Phân tích sự tương đồng giữa những nét đặc trưng của 

nghệ thuật chạm khắc đình làng và ngôn ngữ tạo hình trên 
mặt phẳng của thiết kế đồ họa.

Hình 13: Ứng dụng họa tiết mây đao lửa trong đoạn phim nền cho sân khấu thời trang



62 T„P CHŠ KHOA H“C KI¦N TR”C - XŸY D¼NG

KHOA H“C & C«NG NGHª

+ Áp dụng những yếu tố cơ bản của tạo hình trên mặt 
phẳng (nét, mảng, không gian) để tạo hình mây đao lửa trên 
mặt phẳng bằng dạng nét, mảng và tiến hành vec-tơ hóa 
chúng.

+ Áp dụng nguyên lý màu sắc vào họa tiết mây đao lửa 
dạng nét, mảng.

+ Thử nghiệm thể hiện họa tiết mây đao lửa dạng nét, 
mảng trên những chất liệu khác nhau kết hợp với xu hướng 
sử dụng ngôn ngữ đa ngành (quay phim, nhiếp ảnh, âm 
thanh, ánh sáng…).

+ Ứng dụng trên các sản phẩm đồ họa thiết kế.
Các bước chuyển thể họa tiết mây đao lửa đưa tới những 

kết quả sau:
+ Các phương án tạo hình mây đao lửa đơn dạng nét, 

mảng: Họa tiết mây đao lửa được chạm khắc trên gỗ với chi 
tiết có độ nông sâu khác nhau và bóng được tạo ra khi tương 
tác với ánh sáng của ngoại cảnh. Ở bước này, họa tiết mây 
đao lửa được chuyển thể thành hình vẽ đen, trắng trên mặt 
phẳng với sự thay đổi về độ dày nét, độ rộng mảng… để tạo 
cảm giác tương đồng với họa tiết gốc. Cấu trúc họa tiết được 
giữ trung thành với nguyên tác. Tiếp theo, hệ thống màu sắc 
chọn lọc được áp dụng trên các họa tiết nét, mảng này. 

+ Các tổ hợp họa tiết mây đao lửa dạng nét, mảng: Mỗi 
họa tiết mây đao lửa nét, mảng đen, trắng và có màu sắc 
được sử dụng như một mô đun, được sắp xếp dưới dạng lặp 
(hàng lối) theo nhiều chiều hướng, tỷ lệ, số lượng mây... và 
dựa trên những mẫu biến thể linh hoạt của họa tiết mây đao 
lửa trên các mảng chạm khắc đình làng. Cách thức này giúp 
tạo ra những họa tiết nhóm đa dạng.

+ Những hình ảnh thu được từ những thử nghiệm thị 
giác: Họa tiết mây đao lửa được thể hiện trên chất liệu giấy, 
bìa, chất liệu xuyên sáng (mica…) với kỹ thuật cắt trổ, tương 
tác cùng ánh sáng, nước, kết hợp với âm thanh và kỹ thuật 

đồ họa đa phương tiện như quay, dựng phim. Đây là nét mới 
mang tính thể nghiệm, sáng tạo riêng của dự án nghiên cứu 
này, góp phần tạo ra hướng khai thác mới, mở và linh hoạt 
đối với họa tiết mỹ thuật cổ mà vẫn giữ được tinh thần truyền 
thống.

Những kết quả thử nghiệm trên được ứng dụng trực tiếp 
trên các sản phẩm như bao bì, poster, bìa sổ, đoạn phim 
nền cho sân khấu thời trang giả định và các sản phẩm như 
khăn quàng, gối trang trí, hộp quà tặng… Những thiết kế 
được đưa ra làm ví dụ cho thấy khả năng ứng dụng rất cao 
của họa tiết mây đao lửa trên các sản phẩm thiết kế Đồ họa 
và các ngành thiết kế khác như Thiết kế Thời trang, Thiết kế 
Nội thất…

3. Kết luận.
Một trong những giải pháp để gìn giữ những giá trị văn 

hóa, nghệ thuật truyền thống, dân gian là đẩy mạnh việc 
nghiên cứu, giới thiệu những giá trị đó đến công chúng. Bởi 
khi công chúng hiểu được giá trị của di sản thì mới hình 
thành trong họ ý thức bảo vệ, gìn giữ. Trải qua những thử 
thách khắc nghiệt của thời gian và những thăng trầm của lịch 
sử, nghệ thuật chạm khắc đình làng Bắc Bộ vẫn giữ được 
vẻ đẹp và những ý nghĩa riêng của chúng. Một trong những 
phương pháp giới thiệu, tuyên truyền về giá trị di sản văn 
hóa nói chung và nghệ thuật điêu khắc đình làng nói riêng 
chính là thông qua các sản phẩm phục vụ đời sống hàng 
ngày của các nhà thiết kế đồ họa bằng cách kết hợp những 
yếu tố của nghệ thuật tạo hình dân gian với thiết kế thị giác 
hiện đại mà việc ứng dụng họa tiết mây đao lửa vào các thiết 
kế đồ họa là ví dụ cụ thể cho tinh thần “thổi” vào vốn cổ chạm 
khắc đình làng luồng sinh khí cùng tinh thần thời đại mới. Ở 
chiều ngược lại, việc nghiên cứu ứng dụng họa tiết mây đao 
lửa đã góp phần làm “giàu” thêm kho dữ liệu đồ họa và góp 
phần vào quá trình khẳng định bản sắc của thiết kế đồ họa 
Việt Nam./.

T¿i lièu tham khÀo
1.	 Chu Quang Trứ - Văn hóa Việt Nam nhìn từ Mỹ thuật -2013 - Nhà 

xuất bản Mỹ thuật. 
2.	 Chu Quang Trứ - Tượng cổ Việt Nam và truyền thống điêu khắc 

dân tộc - 2009 - Nhà xuất bản Mỹ thuật. 
3.	 Nguyễn Du Chi - Hoa văn Việt Nam (từ thời tiền sử đến nửa đầu 

thời kỳ phong kiến) - 2003 - Nhà xuất bản Mỹ thuật
4.	 Nguyễn Văn Cương - Mỹ thuật đình làng Đồng bằng Bắc Bộ - 

2006 - Nhà xuất bản Văn hóa thông tin.
5.	 Trần Lâm Biền - Đình làng Việt (Châu thổ Bắc Bộ)” - 2014 - Nhà 

xuất bản Thế giới.

6.	 Trịnh Thu Trang - Hoạ sắc việt - 2017 - Nhà xuất bản Thế giới.
7.	 Nguyễn Hồng Ngọc và Lưu Việt Thắng - Nghiên cứu “Bài trí nội 

thất trong ngôi đình của người Việt”.
8.	 Trần Văn Cẩn - Bài viết “Điêu khắc đình làng ở Việt Nam” - Tạp 

chí Văn hóa Nghệ thuật

Nguën Ành
Ảnh chụp các bức chạm khắc đình làng được cung cấp bởi tác giả 
Hiếu Trần - nhóm Đình làng Việt.


	#39

