
Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

35 

 

DOI: 10.59715/pntjmp.5.1.5 

Ảnh hưởng của học thuyết Âm Dương trong tác phẩm Kinh 
Dịch đối với y học cổ truyền Việt Nam 

Phạm Ngọc Khôi1,2, Nguyễn Lê Đức Duy3,4 
1 Bộ môn Mô Phôi - Di truyền, Khoa Khoa học cơ bản - Y học cơ sở, Trường Đại học Y khoa Phạm Ngọc Thạch, Thành 
phố Hồ Chí Minh 
2 Văn phòng Khoa, Khoa Khoa học cơ bản - Y học cơ sở, Trường Đại học Y khoa Phạm Ngọc Thạch, Thành phố Hồ Chí Minh 
3 Trường Đại học Khoa học Xã hội và Nhân văn, Đại học Quốc gia Thành phố Hồ Chí Minh 
4 Văn phòng Khoa, Khoa Y, Trường Đại học Y khoa Phạm Ngọc Thạch, Thành phố Hồ Chí Minh 

 
Tóm tắt 

Ngày nhận bài: 

31/10/2025 

Ngày phản biện: 

25/11/2025 

Ngày đăng bài: 

20/01/2026 

Tác giả liên hệ: 

Nguyễn Lê Đức Duy 

Email: duynld@pnt.edu.vn 

ĐT: 0564866829 

Học thuyết Âm Dương, hình thành từ vũ trụ quan cổ đại phương Đông, đặc biệt 

được khái quát trong Kinh Dịch, đã trở thành nền tảng triết lý không chỉ của triết học 

mà còn của y học cổ truyền. Nghiên cứu này trình bày sự phát triển của học thuyết 

Âm Dương trong Kinh Dịch và phân tích ảnh hưởng của nguyên lý âm dương đối với 

quá trình hình thành lý luận, phương pháp chẩn trị, dưỡng sinh và phòng bệnh trong 

y học cổ truyền Việt Nam. Thông qua việc đối chiếu hai tư liệu kinh điển của y học 

cổ truyền là Kinh Dịch và Hoàng Đế Nội Kinh Tố Vấn, cùng với quan điểm của hai 

danh y tiêu biểu là Tuệ Tĩnh và Hải Thượng Lãn Ông, bài viết chỉ ra sự tiếp nhận và 

nội địa hóa học thuyết này trong bối cảnh y học Việt Nam. 

Từ khóa: học thuyết Âm Dương; Kinh Dịch; y học cổ truyền Việt Nam. 

 

Abstract 

The influence of the Yin-Yang doctrine in the I Ching on traditional 
Vietnamese medicine 
 

The Yin-Yang doctrine, formed from the ancient Eastern cosmology, especially 

summarized in the I Ching (Book of Changes), has become a foundational philosophy 

not only of philosophy but also of traditional medicine. This study presents the 

development of the Yin-Yang doctrine in the I Ching and analyzes the influence of the 

yin-yang principle on the formation of theory, diagnostic and treatment methods, 

health preservation practices and disease prevention in Vietnamese traditional 

medicine. Through the comparison of two classic texts of traditional medicine, the I 

Ching and the Huangdi Neijing Suwen, along with the viewpoints of two typical 

famous physicians, Tue Tinh and Hai Thuong Lan Ong, the article points out the 

reception and localization of this doctrine within the context of Vietnamese medicine. 

Keyword: Yin-Yang doctrine; I Ching; traditional Vietnamese medicine. 

 

1. ĐẶT VẤN ĐỀ 

Học thuyết Âm Dương xuất hiện sớm trong 

lịch sử tư tưởng phương Đông, đặc biệt là ở 

Trung Hoa cổ đại. Những khái niệm sơ khai về 

âm và dương đã được hình thành từ trong quá 

trình quan sát tự nhiên của con người, khi họ 

nhận thấy vạn vật trong trời đất đều tồn tại 

trong hai mặt đối lập mà thống nhất, như ngày 

- đêm, sáng - tối, nóng - lạnh, nam - nữ, sống - 

chết. Theo tác giả Lê Văn Sửu, thuyết âm 

dương được ghi nhận xuất hiện trong tác phẩm 

Kinh Dịch vào khoảng thời Tây Chu (thế kỷ XI 

- IX trước Công nguyên). Ban đầu, khái niệm 

âm dương chỉ dùng để biểu trưng cho hai trạng 

thái vận động đối lập trong tự nhiên. Về sau, 

các học giả như Phục Hy, Hạ Vũ, Văn Vương, 

Tổng quan Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

36 

Chu Công và Khổng Tử tiếp tục phát triển nội 

dung này, biến nó thành một hệ thống triết học 

hoàn chỉnh lý giải sự vận động và biến hóa của 

vũ trụ [1]. Học thuyết Âm Dương phản ánh 

quan niệm biện chứng sơ khai của con người 

về thế giới tự nhiên và đời sống con người 

thông qua các quẻ dịch, quy luật biến dịch và 

phép biện chứng đối đãi như “âm cực sinh 

dương, dương cực sinh âm”, “đạo tức là cái lẽ 

của âm dương”. Thái cực “tĩnh” mà sinh âm, 

“động” mà sinh dương. Trời sinh ra bởi động, 

đất sinh ra bởi tĩnh, nên gọi âm dương là đạo 

của trời đất [2]. 

Đến thời Chiến Quốc, tư tưởng âm dương 

được học phái Âm Dương gia (với đại diện là 

Trâu Diễn) nâng lên tầm lý luận, gắn kết với 

ngũ hành để hình thành nên học thuyết Âm 

Dương Ngũ Hành, một nền tảng vũ trụ luận 

quan trọng trong triết học phương Đông. Trên 

nền tảng triết học đó, đến thời Tây Hán, học 

thuyết Âm Dương được kế thừa và phát triển 

trong Hoàng Đế Nội Kinh khoảng thế kỷ III - 

II trước Công nguyên, được xem như là bộ y 

điển kinh điển của Đông y. Nếu Kinh Dịch đặt 

nền móng lý luận cho học thuyết Âm Dương ở 

tầm triết học vũ trụ quan, thì Hoàng Đế Nội 

Kinh lại cụ thể hóa nó để dẫn giải mối quan hệ 

giữa thiên nhiên với vạn vật và con người, cho 

tới phòng bệnh, chữa bệnh [1]. 

Tại Việt Nam, sự tiếp thu học thuyết Âm 

Dương trong y học cổ truyền diễn ra song song 

với quá trình tiếp nhận tư tưởng văn hóa 

phương Bắc, nhưng cũng có quá trình bản địa 

hóa phù hợp với môi trường, thể chất và thực 

hành y học của người Việt. Danh y Hải Thượng 

Lãn Ông (Lê Hữu Trác), trong bộ sách Hải 

Thượng Y Tông Tâm Lĩnh, đã phát triển lý luận 

âm dương một cách sâu sắc, nhấn mạnh vào 

mối liên hệ giữa “thiên - địa - nhân”, coi con 

người là một vũ trụ thu nhỏ và khẳng định rằng 

người sinh ra không ngoài khí âm dương của 

trời đất. Tuy nhiên, trong bối cảnh hội nhập và 

phát triển, nhiều giá trị y học cổ truyền đang có 

nguy cơ bị giản lược, lược bỏ tính triết lý nền 

tảng. Do đó, việc nghiên cứu lại vai trò của học 

thuyết Âm Dương, đặc biệt là trong Kinh Dịch, 

nguồn gốc hình thành lý luận và ảnh hưởng của 

nó đến y học cổ truyền Việt Nam là rất cần 

thiết. Vì thế, nghiên cứu này hướng đến việc 

làm rõ mối liên hệ lý luận đó, từ đó góp phần 

bảo tồn và phát triển nền y học cổ truyền một 

cách hệ thống và biện chứng. 

 

2. CƠ SỞ TRIẾT HỌC CỦA HỌC 

THUYẾT ÂM DƯƠNG TRONG KINH 

DỊCH 

Kinh là quyển sách, Dịch là sự biến đổi, như 

vậy Kinh Dịch là quyển sách nghiên cứu về sự 

biến đổi, sự dịch chuyển của mọi sự vật và hiện 

tượng trong vũ trụ bao la. Mặt khác, phần Kinh 

là phần ghi chép các lời trong Kinh Dịch, gồm 

Thoán từ và Hào từ. Còn phần Truyện của 

Khổng Tử, Trình Di, Chu Hy là phần giải thích 

và luận giải những lời kinh đó. Năm người đầu 

tiên góp công xây dựng và hoàn thiện Kinh 

Dịch gồm: Phục Hy, Hạ Vũ, Văn Vương, Chu 

Công và cuối cùng là Khổng Tử, người viết 

Thập Dực, mười thiên truyện nhằm giải thích 

và luận bàn về Kinh Dịch. Kinh Dịch có 3 phần: 

phần cơ sở gồm có Hà đồ, Lạc thư, Tứ tượng 

và sự tạo thành Bát quái, Tiên thiên bát quái, 

Hậu thiên bát quái, Lục thập tứ quái; phần 2 là 

Chu Dịch thượng kinh nghiên cứu về lý lẽ của 

trời đất từ quẻ Càn Khôn tới quẻ Bát Thuần Ly, 

đó chính là nguyên thể; phần 3 là Chu Dịch hạ 

kinh nghiên cứu về công việc của con người từ 

quẻ Hàm tới quẻ Vị Tế, đó chính là công dụng. 

Đây là một trong ngũ kinh của Nho gia, 

được hình thành và phát triển qua nhiều thời 

kỳ, khởi đầu từ văn hóa Chu Dịch và sau này 

được Hán Nho phát triển thành hệ thống triết 

học toàn diện. Trong Kinh Dịch, âm dương 

không chỉ là phạm trù phản ánh hai thuộc tính 

đối lập cơ bản của vũ trụ, mà còn là nguyên lý 

vận hành phổ quát của toàn bộ thế giới hiện 

tượng. “Đầy khoảng trời đất, không cái gì 

không phải là lẽ một âm một dương” [3]. 

Theo tư tưởng Kinh Dịch, âm dương là hai 

thế lực cơ bản chi phối sự hình thành, tồn tại và 

biến đổi của vạn vật. “Nhờ âm dương tính khí 

vận hành nên mới thi triển được cái công năng 

sinh, trưởng, thâu tàng để hóa sinh muôn vật” 

[2], câu nói khẳng định rằng mọi hiện tượng 

trong tự nhiên đều do sự tương tác, chuyển hóa 

không ngừng giữa âm và dương mà thành. 

Dương tượng trưng cho động, sáng, nóng, 

hướng lên. Âm biểu trưng cho tĩnh, tối, lạnh, 

hướng xuống. Do đó, âm và dương có thể được 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

37 

dùng làm tiêu chuẩn để phân loại và lý giải các 

hiện tượng trong tự nhiên [4]. Dương sinh ra ở 

phương Bắc, bên trái chủ dương và được biểu 

hiện bằng 1 vạch liền (–). Âm sinh ra ở phương 

Nam, bên phải chủ âm và được biểu hiện bằng 

một vạch đứt (--) [3].  

Học thuyết Âm Dương nghiên cứu về bản 

chất và mối quan hệ giữa hai phạm trù này. Từ 

xa xưa, cách đây hàng ngàn năm, cổ nhân đã 

nhận thấy các sự vật và hiện tượng trong thiên 

nhiên luôn luôn đối lập với nhau đồng thời lại 

thông nhất, hỗ căn nhau, các sự vật và hiện 

tượng ấy không ngừng vận động và biến hóa, 

để các sự vật và hiện tượng mới ra đời, lớn lên 

và cuối cùng tiêu vong, nhường bước cho một 

chu trình mới tiếp theo. Học thuyết Âm Dương 

được áp dụng trong tất cả mọi lĩnh vực khoa 

học tự nhiên và xã hội, đặc biệt trong y học, nó 

được quán triệt từ đầu tới cuối trong biện chứng 

luận trị và đối pháp lập phương. 

Tính “biện chứng cổ điển” trong học thuyết 

Âm Dương được thể hiện rõ rệt trong Kinh 

Dịch qua các nguyên lý sau: 

Âm dương đối lập: quy luật này được khái 

quát từ sự đối lập phổ biến trong tự nhiên và cơ 

thể con người, thể hiện qua các cặp phạm trù 

như ngày và đêm, sáng và tối, động và tĩnh, khí 

và huyết, trời và đất, nam và nữ, hưng phấn và 

ức chế, hay giữa bản thể và công năng. Mọi sự 

vật đều chứa đựng hai mặt trái ngược - không 

có hiện tượng thuần âm hay thuần dương. 

Âm dương hỗ căn: là nguyên lý thể hiện sự 

nương tựa và tương hỗ giữa hai mặt đối lập. Hỗ 

nghĩa là giúp đỡ, còn Căn là gốc rễ, vì vậy, âm 

và dương tuy trái ngược nhưng lại dựa vào 

nhau để cùng tồn tại và phát triển. Trong tự 

nhiên, mọi vật đều mang trong mình phần còn 

thiếu mà chỉ đối cực của nó mới có thể bù đắp 

như ngày cần đêm, sáng cần tối hay sự sống 

không thể tách rời cái chết. Ngay trong con 

người, sự tồn tại cũng là kết quả của sự hòa hợp 

giữa hai nửa: bố và mẹ, dương và âm. Mọi sự 

vật trong vũ trụ đều tồn tại dưới dạng những 

cặp yếu tố vừa đối lập vừa gắn bó chặt chẽ với 

nhau. Âm và dương cũng vậy: tuy khác nhau 

nhưng luôn cần đến nhau, không thể tách rời. 

Khi sự hòa hợp giữa âm và dương bị phá vỡ, 

vạn vật sẽ rơi vào tình trạng bế tắc và suy vong, 

giống như ý nghĩa của quẻ Bĩ trong Kinh Dịch. 

Trong cơ thể con người, phần chức năng hoạt 

động thuộc về dương, còn cơ sở vật chất thuộc 

về âm. Hai yếu tố này tồn tại trong mối quan hệ 

hỗ tương: hoạt động chức năng của cơ thể chỉ 

diễn ra khi có nền tảng vật chất và vật chất được 

duy trì, tái tạo nhờ hoạt động của tạng phủ. Vì 

vậy, âm và dương trong cơ thể đều là hai mặt 

vận động tích cực, không thể tách rời trong quá 

trình tồn tại và phát triển. Tương tự, trong đời 

sống xã hội, vật chất giữ vai trò quyết định đối 

với tinh thần, song tinh thần tích cực lại có thể 

thúc đẩy sản xuất và sáng tạo vật chất. Khi con 

người được đáp ứng đầy đủ về điều kiện vật 

chất, tinh thần hứng khởi sẽ giúp năng suất và 

chất lượng công việc tăng lên. Do đó, sự hài hòa 

giữa vật chất và tinh thần, giữa âm và dương, là 

cơ sở thiết yếu để duy trì trạng thái cân bằng và 

phát triển bền vững. 

 
Hình 1. Quẻ Thiên Địa Bĩ trong Kinh Dịch 

Âm dương tiêu trưởng: trong học thuyết 

Âm Dương, Tiêu sẽ biểu thị sự giảm sút, mất 

đi, còn Trưởng là tăng lên, phát triển. Quy luật 

này phản ánh nguyên lý vận động phổ quát của 

tự nhiên và xã hội, rằng không có gì tự nhiên 

sinh ra hay mất đi, mà chỉ chuyển hóa từ trạng 

thái này sang trạng thái khác. Các định luật bảo 

toàn trong khoa học hiện đại như năng lượng 

và khối lượng cũng khẳng định điều đó. Trong 

tự nhiên, sự vận hành của bốn mùa thể hiện rõ 

quy luật này: mùa hè dương khí thịnh, đến thu 

và đông thì dương tiêu, âm trưởng, khi xuân về 

thì âm khí giảm dần để dương khí phục hồi. 

Dương tiêu thì âm trưởng, âm tiêu thì dương 

trưởng, đó là nhịp điệu vĩnh hằng của vũ trụ. 

Quy luật này cũng chi phối đời sống con người: 

khi một yếu tố phát triển đến cực điểm, nó sẽ 

tạo điều kiện cho mặt đối lập xuất hiện - ngày 

luân chuyển với đêm, sinh dẫn đến tử rồi lại mở 

đường cho sự sống mới. Trong quá trình sinh 

bệnh, hiện tượng dương thịnh như sốt cao làm 

tổn thương phần âm (mất nước, hao tân dịch), 

nếu không điều chỉnh kịp thời, âm hư lại ảnh 

hưởng ngược đến dương, gây thoát dương, suy 

kiệt. Như vậy, tiêu - trưởng không phải là mất 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

38 

và được tuyệt đối, mà là sự vận động chuyển hóa 

liên tục giữa hai mặt âm - dương, thể hiện quy 

luật “vật cùng tắc biến, biến tắc thông, thông tắc 

cửu”, khi sự vật đạt đến cực điểm, nó tất yếu 

biến đổi để duy trì trạng thái cân bằng mới. 

Âm dương bình hành: âm và dương tuy đối 

lập nhưng luôn vận động hướng tới trạng thái 

cân bằng. Trong tự nhiên, sự mất điều hòa giữa 

hai yếu tố này có thể dẫn đến rối loạn, khi thì 

hạn hán, khi thì lũ lụt, khi thì hỏa hoạn hoặc 

thiên tai, khiến vạn vật không thể sinh trưởng. 

Trong cơ thể con người, mất cân bằng âm 

dương chính là căn nguyên của bệnh tật: âm 

thịnh thì dương suy, dương thịnh thì âm hao. 

Vì vậy, trong y học cổ truyền, nguyên tắc trị 

liệu căn bản là điều hòa âm dương, khôi phục 

thế quân bình tự nhiên của cơ thể. Kinh Dịch 

cho rằng, sự cân bằng là gốc của vạn vật, bởi 

toàn bộ vũ trụ tồn tại trong quá trình đối lập và 

thống nhất, vận động và biến hóa, tương sinh 

và chế ước lẫn nhau. Âm dương chính là biểu 

hiện của quy luật khách quan ấy, quy luật chi 

phối sự hình thành, phát triển và tiêu vong của 

mọi sự vật trong thế giới vật chất. 

Kinh Dịch sử dụng hệ thống 64 quẻ, mỗi quẻ 

gồm 6 hào, được hình thành từ hai loại vạch: 

nghi âm (--) và nghi dương (–) [3]. Các quẻ này 

không chỉ biểu trưng cho hiện tượng tự nhiên 

mà còn phản ánh các trạng thái sinh lý, tâm lý, 

xã hội của con người, từ đó tạo nên một hệ hình 

lý luận thống nhất giữa “thiên - địa - nhân”. 

 
Hình 2. Sơ đồ từ Vô cực đến Bát quái 

trong học thuyết Âm Dương của Kinh Dịch 

Đáng chú ý, trong Tượng truyện và Thoán 

truyện của Kinh Dịch, các khái niệm như “trời 

đất tương giao”, “âm dương điều hòa”, “trời là 

dương, đất là âm, người là trung hòa của âm 

dương”. “Trong khoảng trời đất còn có cái gì? 

Chỉ là hai chữ âm dương mà thôi. Bất kỳ việc 

gì đều không thể lìa nó” được lặp lại như 

nguyên lý nền tảng [3]. Đây chính là tiền đề để 

các học phái y học cổ truyền sau này kế thừa 

và phát triển học thuyết Âm Dương vào thực 

hành chẩn trị bệnh tật. Trong nền y học cổ 

truyền, Kinh Dịch được xem như “nguyên 

kinh”, tức gốc rễ triết học cho các y thư sau này 

như Hoàng Đế Nội Kinh, Thương Hàn Luận, 

Nạn Kinh. Danh y Lê Hữu Trác cũng từng viết: 

“nghề làm thuốc đâu có thể vượt ra ngoài 

nguyên lý âm dương mà cứu chữa được những 

bệnh tật nguy nan” [5]. Điều này cho thấy rằng, 

trong truyền thống phương Đông, học thuyết 

Âm Dương từ Kinh Dịch không chỉ là một công 

cụ tư duy triết học, mà còn là nền móng để thiết 

lập hệ thống lý luận y học. 

 

3. VAI TRÒ CỦA CÁC DANH Y VIỆT 

NAM TRONG TIẾP THU VÀ VIỆT HÓA 

HỌC THUYẾT ÂM DƯƠNG 

Y học cổ truyền Việt Nam ra đời rất sớm, 

gắn liền với quá trình dựng nước và bảo vệ sức 

khỏe cộng đồng qua nhiều thế kỷ. Tuy cùng 

dựa trên nền tảng triết học chung của phương 

Đông, đặc biệt là thuyết Âm Dương du nhập từ 

Trung Hoa, nhưng việc vận dụng hệ tư tưởng 

này trong bối cảnh Việt Nam không diễn ra một 

cách rập khuôn. Nhiều thế hệ thầy thuốc đã tiếp 

thu có chọn lọc, điều chỉnh và biến đổi để phù 

hợp với thể trạng người Việt, khí hậu nóng ẩm 

đặc trưng, cũng như môi trường văn hóa, xã hội 

bản địa. Tuy nhiên, phần lớn sự vận dụng thời 

kỳ sớm chỉ mang tính kinh nghiệm, thiếu hệ 

thống hoặc có trước tác nhưng đã thất truyền 

[6]. Chính vì vậy, hai mốc quan trọng và tiêu 

biểu trong lịch sử tư tưởng y học Việt Nam mà 

chúng ta có thể dựa vào là Tuệ Tĩnh và Hải 

Thượng Lãn Ông. 

Thứ nhất, Tuệ Tĩnh là người đặt nền móng 

cho việc bản địa hóa học thuyết Âm Dương 

trong y học với quan điểm nổi tiếng: “Thuốc 

Nam Việt chữa người Nam Việt” [8]. Ông 

không chỉ tiếp thu tư tưởng âm dương - ngũ 

hành mà còn chuyển hóa thành hệ thống dùng 

dược liệu bản địa, phù hợp khí hậu nóng ẩm, 

đặt nền tảng cho một nền y học đặc thù Việt 

Nam. Các tác phẩm như Nam Dược Thần Hiệu 

và Hồng Nghĩa Giác Tư Y Thư cho thấy ông đã 

sử dụng học thuyết Âm Dương như nguyên tắc 

lý luận nhưng được Việt hóa bằng kinh nghiệm 

dân gian và thực tiễn chữa bệnh của người Việt. 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

39 

Ở giai đoạn mà nhiều trước tác y học đã thất 

lạc hoặc rời rạc, Tuệ Tĩnh là người để lại được 

một hệ thống tương đối hoàn chỉnh, phản ánh 

dấu ấn Việt hóa. 

Thứ hai, Hải Thượng Lãn Ông Lê Hữu Trác 

đánh dấu giai đoạn phát triển cao của học 

thuyết Âm Dương trong y học Việt Nam với bộ 

Hải Thượng Y Tông Tâm Lĩnh, tác phẩm đầu 

tiên trong lịch sử y học nước ta trình bày một 

cách “sâu sắc, toàn diện để xem xét mọi vấn đề 

của y học đương thời với tư các là một cơ sở 

triết học quan trọng của y học” [6]. Nếu như 

Tuệ Tĩnh khởi đầu việc bản địa hóa bằng thực 

hành lâm sàng và lựa chọn dược liệu Việt Nam, 

thì Hải Thượng Lãn Ông là người hệ thống hóa, 

lý luận hóa và nâng tầm học thuyết Âm Dương 

thành nền tảng nhận thức, kết nối y học với thế 

giới quan và phương pháp luận triết học. Ông 

là người làm cho học thuyết này trở thành một 

hệ tư duy khoa học chặt chẽ, phù hợp điều kiện 

khí hậu, bệnh tật và thể chất người Việt. 

3.1. Tuệ Tĩnh (1330 - 1400)  

Danh y Thiền sư Tuệ Tĩnh, được tôn vinh là 

“Thánh thuốc Nam” [7], người đặt nền móng 

cho y học cổ truyền dân tộc với tư tưởng vĩ đại: 

“Thuốc Nam Việt chữa người Nam Việt” [8]. 

Tư tưởng này không chỉ mang ý nghĩa y học 

mà còn chứa đựng chiều sâu triết lý dân tộc học 

và tinh thần độc lập quốc gia. Trong bối cảnh 

thế kỷ XIV, khi đa phần các nước Đông Nam 

Á chịu ảnh hưởng mạnh mẽ của nền y học cổ 

truyền Trung Hoa thì Tuệ Tĩnh đã chủ trương 

xây dựng nền y học bản địa dựa trên dược liệu 

trong nước, cơ địa người Việt, khí hậu nhiệt đới 

gió mùa và thói quen ăn uống sinh hoạt riêng. 

Điều này cho thấy ý thức khoa học rất tiến bộ 

về mối quan hệ giữa người - thuốc - môi trường 

mà đến nay vẫn còn nguyên giá trị. Tuệ Tĩnh là 

người xuất thân từ tầng lớp dân thường, sống 

gần gũi nhân dân, nên có điều kiện quan sát 

thực tiễn chữa bệnh dân gian. Ông “nghiên cứu 

rộng về học thuyết Âm Dương, tìm kiếm sâu 

về bí truyền Kỳ Biển” [7]. Từ đó, hệ thống hóa 

tri thức y học dân tộc thành những nguyên tắc 

lý luận và phương pháp điều trị cụ thể. Hai tác 

phẩm nổi tiếng của ông là Nam Dược Thần 

Hiệu, gồm hơn 630 vị thuốc Nam, mô tả tỉ mỉ 

dược tính, công dụng, cách bào chế, phối hợp; 

Hồng Nghĩa Giác Tư Y Thư, trình bày kinh 

nghiệm điều trị các bệnh phổ biến, với hơn 13 

đơn thuốc chữa tạp bệnh và 37 đơn thuốc chữa 

bệnh thương hàn [7]. 

Điều đáng chú ý là, trong Nam Dược Thần 

Hiệu, Tuệ Tĩnh không chỉ ghi chép công thức 

thuốc mà còn phân loại theo học thuyết Âm 

Dương - Ngũ Hành, tức là đã đưa triết học tự 

nhiên vào y học. Ông vận dụng lý luận “âm 

dương hòa hợp, ngũ hành tương sinh tương 

khắc” để lý giải bệnh tật và định hướng điều trị, 

tạo ra sự kết hợp giữa y học và triết học phương 

Đông nhưng vẫn mang dấu ấn riêng của người 

Việt. Câu nói “Thuốc Nam Việt chữa người 

Nam Việt” hay “Thiên thư riêng định cõi nam, 

Thổ sản khác nhiều xứ Bắc” [7] có thể coi như 

bản tuyên ngôn về thuốc Việt nước ta. Ở bình 

diện khoa học, nó thể hiện quan điểm sinh thái 

y học học như con người và môi trường có mối 

quan hệ tương thích, dược liệu bản địa là thích 

hợp nhất với cơ địa người bản địa. Ở bình diện 

dân tộc học, đó là tinh thần tự tôn dân tộc và tự 

chủ văn hóa, khẳng định rằng Việt Nam có thể 

xây dựng nền y học riêng biệt mà không phụ 

thuộc hoàn toàn vào y học Trung Hoa. 

Vì vậy, nói đến Tuệ Tĩnh không chỉ là nói 

đến người mở đường cho thuốc Nam, mà còn 

là nói đến người sáng lập đạo lý nghề y Việt 

Nam, nền tảng tinh thần cho sự phát triển của 

y học cổ truyền suốt các thế kỷ sau. Như E. 

Gaspardone, nhà thư mục nổi tiếng người Pháp 

đã viết trong sách Thư Mục Việt Nam 

(Bibliographie annamite) - Tạp chí của Trường 

Viễn đông bác cổ, 1934 về Tuệ Tĩnh như sau: 

“Có thể nói không quá đáng rằng Tuệ Tĩnh là 

người sáng lập thật sự ra nghề thuốc Việt Nam, 

về sau Hải Thượng Lãn Ông là người tuyên 

truyền rất có hiệu quả cho nghề này” [7]. 

3.2. Hải Thượng Lãn Ông (1720 - 1791)  

Danh y Lê Hữu Trác quê tại thôn Văn Xá, 

hương Liêu Xá, huyện Đường Hào, phủ 

Thượng Hồng, trấn Hải Dương (nay là xã 

Nguyễn Văn Linh, tỉnh Hưng Yên) [7], trong 

một gia đình Nho học. Sau khi chứng kiến 

nhiều người dân chết vì bệnh dịch, ông quyết 

tâm theo nghề y với tôn chỉ: “Hành y phải lấy 

nhân nghĩa làm đầu, lấy cứu người làm gốc.” 

Hiệu “Hải Thượng” của ông ghép từ chữ “Hải” 

của tên trấn Hải Dương và chữ “Thượng” của 

tên phủ Thượng Hồng, Lãn Ông có nghĩa là 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

40 

ông lười, không ham danh lợi [9], thể hiện 

phong thái ẩn dật, thanh cao, coi trọng đạo hơn 

lợi. Cả cuộc đời ông gắn bó với y học, nghiên 

cứu, chữa bệnh cho dân nghèo, đồng thời truyền 

dạy cho hậu thế những giá trị y đức bền vững. 

Công trình đồ sộ nhất của ông là Hải 

Thượng Y Tông Tâm Lĩnh, gồm 28 tập, 66 

quyển, được coi là bách khoa toàn thư của y 

học cổ truyền Việt Nam. Bộ sách không chỉ 

tổng hợp các kiến thức lý luận, chẩn đoán, bào 

chế, mà còn phát triển lý thuyết y học lên tầm 

triết học nhân sinh. Một điểm đặc sắc đầu tiên 

nổi bật của bộ sách Hải Thượng Y Tông Tâm 

Lĩnh là Hải Thượng Lãn Ông đã “tiếp thu có 

phê phán, chọn lọc rồi vận dụng những kiến 

thức cơ bản vào điều kiện cụ thể về khí hậu, về 

con người và về cả cách suy nghĩ của con người 

Việt Nam” [7]. Học thuyết Âm Dương được 

ông “vận dụng hết sức nhuần nhuyễn trong các 

tác phẩm của mình” [9] trong các nội dung từ 

chẩn đoán đến điều trị. Tác phẩm Hải Thượng 

Y Tông Tâm Lĩnh trình bày rõ quan điểm về 

mối quan hệ giữa cơ thể con người và tự nhiên, 

“nhân thân tiểu vũ trụ, thiên địa đại vũ trụ”. 

Bệnh tật là sự mất cân bằng của âm dương, ngũ 

hành, khí huyết. Do đó, chữa bệnh phải điều 

hòa khí huyết, thuận theo tự nhiên, không trái 

quy luật sinh hóa. Tư tưởng này thể hiện tính 

biện chứng và duy vật sơ khai của y học cổ 

truyền Việt Nam, con người là sản phẩm của tự 

nhiên, sức khỏe là kết quả của sự hài hòa nội - 

ngoại giới. Ngoài ra, ông đã vận dụng âm 

dương để lý giải tác dụng của thảo dược, phân 

loại dược liệu theo tính (hàn - nhiệt), vị (tân, 

khổ, cam), quy kinh và phối hợp thuốc theo 

nguyên tắc âm dương hỗ căn [10].  

Ngoài Tâm Lĩnh, ông còn để lại Vệ Sinh Yếu 

Quyết, cẩm nang hướng dẫn cách giữ gìn vệ 

sinh thân thể, phòng bệnh hơn chữa bệnh, và Y 

huấn cách ngôn, một áng văn bất hủ về đạo đức 

nghề y, ông nêu ra 8 chữ mà người thầy thuốc 

chân chính cần phải có “nhân, minh, đức, trí, 

lượng, thành, khiêm, cần”, biết quan tâm đến 

người khác, sáng suốt, đức độ, thông minh, 

rộng lượng, thành thật, khiêm tốn, chăm chỉ, 

chịu khó. Đồng thời cũng cần tránh mắc tám tội 

“lười, keo, tham, dối, dốt, ác, hẹp hòi, thất đức” 

[9]. Đây là tuyên ngôn y đức, đặt nền cho quy 

phạm hành nghề y hiện đại. 

Ông là người tiên phong trong việc đề cao 

vai trò phòng bệnh, giữ gìn vệ sinh, dưỡng 

sinh, tức là hướng y học đến mục tiêu toàn diện 

là phòng bệnh, chữa bệnh, phục hồi và duy trì 

sức khỏe. Ở góc độ triết học, ông đã sớm nhận 

ra tính quy luật khách quan của sự sinh diệt, 

biến hóa trong cơ thể, từ đó khẳng định sức 

khỏe là trạng thái cân bằng động giữa con 

người và môi trường. 

3.3. Sự bản địa hóa học thuyết Âm Dương 

Học thuyết Âm Dương có nguồn gốc từ 

Trung Hoa, nhưng khi du nhập vào Việt Nam 

đã được bản địa hóa cho phù hợp với môi 

trường, khí hậu và thể tạng người Việt. Như 

Tuệ Tĩnh từng nhấn mạnh “Thuốc Nam Việt 

chữa người Nam Việt” hay “Thiên thư riêng 

định cõi nam, Thổ sản khác nhiều xứ Bắc” [7]. 

Câu nói này thể hiện quan điểm tiếp thu âm 

dương nhưng phải điều chỉnh theo thực tiễn 

Việt Nam. 

Thứ nhất, khí hậu nóng ẩm đặc trưng của 

Việt Nam làm cho thấp nhiệt dễ thịnh. Vì vậy, 

học thuyết Âm Dương được vận dụng gắn với 

các phép táo thấp - hóa đàm, thanh nhiệt - giải 

độc, kiện tỳ để cân bằng khí hóa bản địa. Hải 

Thượng Lãn Ông cũng đúc kết trong Hải 

Thượng Y Tông Tâm Lĩnh xứ nóng ẩm thì bệnh 

phần nhiều thuộc thấp nhiệt, phép trị tất phải 

dùng các vị táo thấp, tiêu thực, kiện tỳ mà điều 

lý. Điều này cho thấy cách Hải Thượng Lãn 

Ông ứng dụng âm dương theo hướng thực tiễn, 

không rập khuôn mô hình Trung Hoa. 

Thứ hai, thể tạng người Việt thường nhỏ, 

nhẹ, âm hư - tỳ hư, nên các bài thuốc được gia 

giảm theo hướng dùng dược liệu lành tính, ít 

công phá, bổ âm - kiện tỳ nhiều hơn. Trong 

phần “Dương trung cầu âm” của Hải Thượng Y 

Tông Tâm Lĩnh, Hải Thượng Lãn Ông chỉ rõ 

người phương Nam phần nhiều âm huyết bất 

túc, cho nên khi dùng thuốc bổ dương phải 

kiêm dưỡng âm thì mới điều hòa được. Những 

bài như Lục vị, Bát trân khi vào Việt Nam đều 

được điều chỉnh theo khí hậu nóng ẩm và thể 

trạng âm hư phổ biến này chứ không áp dụng 

cứng nhắc theo bản gốc Trung Hoa. 

Thứ ba, y học cổ truyền Việt Nam đặc biệt 

xem trọng ăn uống, dưỡng sinh, điều khí, coi 

đó là phương thức giữ cân bằng âm dương 

trong đời sống hàng ngày, phù hợp xã hội 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

41 

nông nghiệp. Điều này được Tuệ Tĩnh nhấn 

mạnh dưỡng sinh quý ở điều hòa khí huyết, 

thuận theo âm dương bốn mùa. Cách tiếp cận 

này thực tế, gần gũi dân sinh hơn so với hệ 

thống lý luận mang tính kinh viện của Đông y 

Trung Hoa. 

Nhờ những điều chỉnh đó, học thuyết Âm 

Dương tại Việt Nam trở thành một hệ thực 

hành có bản sắc riêng, kế thừa tinh hoa chung 

nhưng phản ánh sâu sắc kinh nghiệm dân gian 

Việt Nam. Chính điều này làm cho âm dương 

trở nên sống động, dễ ứng dụng và hiệu quả 

trong chẩn trị, phòng bệnh, dưỡng sinh của 

người Việt suốt nhiều thế kỷ. 

 

4. ỨNG DỤNG HỌC THUYẾT ÂM 

DƯƠNG TRONG Y HỌC CỔ TRUYỀN 

VIỆT NAM 

Y học cổ truyền Việt Nam là một hệ thống 

tri thức y học dân tộc được hình thành và phát 

triển qua hàng nghìn năm lịch sử. Trong quá 

trình hình thành đó, học thuyết Âm Dương với 

vai trò là hệ thống triết lý trung tâm đã được 

vận dụng sâu rộng trong mọi lĩnh vực của y học 

từ nguyên nhân gây bệnh, đến chẩn đoán, điều 

trị và dưỡng sinh phòng bệnh. Sự kế thừa từ y 

học Trung Hoa cổ đại kết hợp với điều kiện 

thực tiễn của người Việt Nam đã tạo nên bản 

sắc riêng cho y học cổ truyền nước ta. 

4.1. Trong nguyên nhân gây bệnh 

Theo quan niệm cổ truyền, cơ thể con người 

là một tiểu vũ trụ, phản ánh sự vận hành của 

đại vũ trụ, chịu tác động và điều phối của các 

yếu tố âm dương. Sự thịnh hay suy, mất cân 

bằng giữa âm và dương chính là nguyên nhân 

sâu xa của bệnh tật. “Dương trệ ở âm, âm trệ ở 

dương, bách bệnh giai sinh yên”, nghĩa là 

“dương bị ứ trệ trong âm, âm bị ứ trệ trong 

dương, trăm bệnh đều sinh ra từ đó” [5]. 

Cụ thể: dương thịnh gây nên các chứng 

nhiệt (sốt cao, môi khô, miệng đắng, táo bón, 

tiểu tiện đỏ, mạch sác); âm thịnh gây nên các 

chứng hàn (sợ lạnh, chân tay lạnh, tiêu chảy, 

tiểu trong, mạch trì) [2]; âm hư: người nóng 

nhưng không sốt cao, mồ hôi trộm, miệng khô, 

lưỡi đỏ, mạch tế sác; dương hư: sợ lạnh, mặt 

nhợt, mệt mỏi, tự ra mồ hôi, tay chân lạnh, 

mạch trầm trì. 

Như vậy, toàn bộ hoạt động của tạng phủ, 

kinh lạc, khí huyết đều vận hành theo quy luật 

âm dương. Âm chủ về chất (huyết, tĩnh, tạng), 

dương chủ về năng lượng (khí, động, phủ). 

Như tác phẩm Hoàng Đế Nội Kinh Tố Vân có 

viết: “tạng, phủ, khí huyết, biểu, lý, thượng, hạ 

ở trong tấm thân con người, đều gốc ở âm 

dương” [2].  

4.2. Trong chẩn đoán 

Phương pháp chẩn đoán trong y học cổ 

truyền, đặc biệt là tứ chẩn (vọng, văn, vấn, 

thiết) đều nhằm mục đích phân biệt âm dương 

[11]. Ứng dụng trong chẩn đoán như vọng chẩn 

như quan sát sắc mặt, thần khí, hình thể để phân 

biệt dương hư (sắc trắng, phù), âm hư (sắc đỏ 

bừng, gầy gò); văn chẩn: nghe tiếng nói, hơi 

thở - âm hư thường thở nhanh yếu, dương hư 

nói nhỏ, không có lực; vấn chẩn: hỏi các biểu 

hiện như sợ lạnh (hàn), khát nước (nhiệt), đau 

tăng khi lạnh (hàn), đau giảm khi chườm nóng 

(hàn chứng); thiết chẩn: bắt mạch để nhận biết 

hư - thực, hàn - nhiệt, âm - dương thông qua 

tốc độ, cường độ, sâu - nông của mạch. Mỗi 

phương pháp đều hướng đến việc nhận diện sự 

mất cân bằng âm dương - từ đó làm cơ sở lập 

phương pháp điều trị [2]. 

4.3. Trong điều trị 

Nguyên tắc điều trị trung tâm là “quân bình 

âm dương”, tức là: âm hư bổ âm; dương hư bổ 

dương; âm thịnh tả âm; dương thịnh tả dương.

  
Hình 3. Biểu đồ thể hiện quy luật thịnh - suy và trạng thái cân bằng của âm dương. 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

42 

Tùy theo mức độ và bản chất của sự mất cân 

bằng âm dương, người thầy thuốc sẽ lựa chọn 

phép trị phù hợp, có thể là công (tả), bổ (bổ 

sung), ôn (làm ấm), lương (làm mát), thăng 

(nâng lên), giáng (hạ xuống), thu (thu lại) hoặc 

phát (đẩy ra ngoài). 

Cụ thể trong điều trị, người thầy thuốc trước 

hết phải xác định phép trị phù hợp nếu người 

bệnh bị sốt cao do dương thịnh, nghĩa là phần 

dương quá mạnh làm mất cân bằng, thì cần 

dùng thuốc có tác dụng thanh nhiệt, tả hỏa, tức 

là thuộc tính âm để làm mát, hạ nhiệt và điều 

hòa lại âm - dương. Ngược lại, nếu người bệnh 

bị suy nhược, sợ lạnh do dương hư, tức là phần 

dương bị suy yếu, cơ thể lạnh, khí huyết kém 

lưu thông, thì phải dùng thuốc ôn bổ dương như 

quế hoặc phụ tử nhằm làm ấm cơ thể và phục 

hồi dương khí. Trong trường hợp người bệnh 

mất ngủ do âm hư hỏa vượng, tức là phần âm 

không đủ để chế ngự dương, khiến hỏa bốc lên 

làm tinh thần bứt rứt, khó ngủ, thì nên dùng 

thuốc bổ âm, giáng hỏa như mạch môn hoặc 

thục địa để bổ sung âm dịch và làm dịu hỏa khí. 

Những ví dụ này thể hiện rõ nguyên lý vận 

dụng học thuyết Âm Dương trong y học cổ 

truyền, không chỉ ở việc lựa chọn phép điều trị 

và dược liệu, mà còn được áp dụng trong châm 

cứu qua nguyên tắc “tả thực, bổ hư”, không chỉ 

giới hạn khi dương thịnh hoặc âm hư mà còn 

tùy thuộc từng thể bệnh cụ thể nhằm khôi phục 

lại thế cân bằng tự nhiên của cơ thể. 

4.4. Trong dưỡng sinh và phòng bệnh 

Không dừng lại ở điều trị bệnh, học thuyết 

Âm Dương còn được ứng dụng vào dưỡng sinh, 

một phương pháp giữ gìn sức khỏe quan trọng 

trong y học cổ truyền. Các nguyên tắc như ăn 

uống điều độ, ngủ nghỉ đúng giờ, sống hòa hợp 

với thiên nhiên đều nhằm giúp âm dương trong 

cơ thể được ổn định và điều hòa. “Biết điều hoà 

cái khí âm dương ở trong thân mình thì tà không 

thể xâm phạm gây nên bệnh tật” [2]. 

Trong quan niệm dưỡng sinh và phòng bệnh 

theo học thuyết Âm Dương, việc sử dụng thức 

ăn và điều chỉnh lối sống cần phù hợp với trạng 

thái cơ thể và điều kiện môi trường. “Về tính 

chất nhiệt (tính ôn - hàn), các loại thảo dược và 

thực phẩm “nóng” như hồ tiêu, ớt và tỏi có tác 

dụng làm ấm và sinh nhiệt cho cơ thể, giúp tăng 

dương khí, thúc đẩy khí huyết lưu thông nhanh 

hơn, kích hoạt, phát tán, đưa khí đi lên và ra 

ngoài, làm ấm tạng phủ, xua tan hàn khí bên 

ngoài và bên trong, đồng thời huy động vệ khí 

(chính khí) để bảo vệ cơ thể. Ngược lại, các 

thực phẩm “lạnh” như cà chua và chuối có tác 

dụng làm mát cơ thể, giảm nội nhiệt, và an định 

tinh thần” [12]. 

Sự thích ứng cũng được thể hiện theo mùa: 

mùa hè là thời điểm dương khí thịnh, con người 

nên mặc trang phục thoáng mát, ở nơi thông 

gió, bổ sung nước và thực phẩm mát để cân 

bằng nhiệt năng; đồng thời tránh lao lực quá 

mức nhằm dưỡng âm. Trong khi đó, mùa đông 

thuộc âm thịnh, cần mặc ấm, giữ cơ thể tránh 

lạnh và sử dụng những món ăn có tính ôn nhiệt 

nhằm tăng cường dương khí để chống lại thời 

tiết giá buốt.  

Về mặt tâm lý, học thuyết Âm Dương cho 

rằng trạng thái cảm xúc cũng có tính hai mặt. 

Những bộc phát giận dữ, nóng nảy thuộc về 

dương, dễ kéo theo căng thẳng tiếp diễn, do đó 

cần được điều hòa bằng các yếu tố mang tính 

âm như suy nghĩ tích cực, thư giãn, đối thoại 

nhẹ nhàng hoặc lui tới không gian yên tĩnh. 

Trái lại, cảm xúc buồn chán, u uất nghiêng về 

âm, nếu kéo dài sẽ càng làm âm khí suy trệ; vì 

vậy nên chuyển hóa bằng hoạt động vui tươi, 

chủ động giao tiếp và tăng cường sinh hoạt 

mang tính dương để khơi dậy sinh khí. 

Do đó, con người muốn sống khoẻ mạnh, 

sống có ích cần phải biết tự điều chỉnh mình 

sao cho cân bằng trong tất cả các hoạt động 

sống từ: ăn uống, lao động, nghỉ ngơi, suy nghĩ, 

nói năng. Bởi vì cái gì thái quá cũng bất cập. 

Ngoài ra con người phải biết bảo vệ, cải tạo, 

sống hài hoà với thế giới tự nhiên xung quanh 

chúng ta. Tóm lại, từ nguyên nhân gây bệnh 

đến chẩn đoán, điều trị và dưỡng sinh, học 

thuyết Âm Dương không chỉ là lý luận trừu 

tượng mà đã trở thành kim chỉ nam cụ thể, vận 

hành toàn diện trong thực hành y học cổ truyền 

Việt Nam. Sự hài hòa giữa yếu tố kế thừa từ 

Trung Hoa với kinh nghiệm bản địa đã làm cho 

hệ thống lý luận âm dương trong y học Việt trở 

nên sinh động, gần gũi và hiệu quả. 

 

5. KẾT LUẬN 

Học thuyết Âm Dương, với tư cách là một 

hệ thống triết học cổ đại được khái quát trong 



Nguyễn Lê Đức Duy. Tạp chí Y Dược học Phạm Ngọc Thạch. 2025; 5(1): 35-43 
 

 

43 

Kinh Dịch, đã và đang giữ vai trò nền tảng 

trong toàn bộ lý luận y học cổ truyền phương 

Đông nói chung và y học cổ truyền Việt Nam 

nói riêng. Từ nguyên lý vận động của vũ trụ, 

âm dương được chuyển hóa thành công cụ 

nhận thức, mô tả và lý giải bệnh lý, chẩn đoán 

và điều trị bệnh trong thực hành lâm sàng. Tại 

Việt Nam, quá trình tiếp thu học thuyết Âm 

Dương không phải là sao chép toàn bộ từ Trung 

Hoa mà là một quá trình bản địa hóa sáng tạo 

và có chọn lọc. Thông qua các danh y như Tuệ 

Tĩnh, Hải Thượng Lãn Ông, học thuyết này đã 

được Việt hóa phù hợp với điều kiện khí hậu, 

thể chất và văn hóa người Việt. Sự kết hợp giữa 

lý luận kinh điển và thực tiễn dân tộc đã tạo ra 

hệ thống y học cổ truyền có bản sắc riêng, vừa 

kế thừa tinh hoa phương Đông, vừa đậm đà tính 

nhân văn, linh hoạt và sát thực tiễn. Trong bối 

cảnh hiện nay, khi y học hiện đại đang có xu 

hướng tích hợp các yếu tố “tâm - thể - xã hội”, 

học thuyết Âm Dương có thể đóng vai trò như 

một hệ hình bổ sung, mang lại góc nhìn toàn 

diện hơn về sức khỏe và bệnh tật. Tuy nhiên, 

việc vận dụng lý luận này trong nghiên cứu và 

thực hành hiện đại đòi hỏi phải được lượng 

hóa, kiểm chứng và điều chỉnh phù hợp với 

ngôn ngữ khoa học đương đại. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Lê Văn Sửu. Học thuyết Âm Dương - Ngũ 

Hành. Nhà xuất bản Văn hoá Thông tin. 

1998: 7-9.  

2. Nguyễn Tử Siêu. Hoàng Đế Nội Kinh Tố 

Vân. Nhà xuất bản Lao động. 2009: 51, 59, 

73, 75, 78. 

3. Ngô Tất Tố (dịch và chú giải). Kinh Dịch. 

Nhà xuất bản Văn học. 2024: 30, 51, 53, 131. 

4. Tao H, Yu M. C, Yang H. Y, Qu R. M, 

Yang C, Zhou X, Bai Y, Wu J. P, Wang J, 

Sha O, Yuan L. Correlations between 

fasciology and Yin-Yang doctrine. 

Innovations in Acupuncture and Medicine. 

2011; 4: 141-146. 

5. Lê Hữu Trác. Hải Thượng Y Tông Tâm 

Lĩnh, Tập 1, Tập 2. Nhà xuất bản Y học. 

2005: 5, 10, 18, 217. 

6. Trần Thị Huyền. Học thuyết Âm Dương - 

Ngũ Hành trong “Hải Thượng Y Tông Tâm 

Lĩnh” của Lê Hữu Trác. Tạp chí Triết học. 

2002: 6, 34-37. 

7. Đỗ Tất Lợi. Những cây thuốc và vị thuốc 

Việt Nam. Nhà xuất bản Y học. 2004: 

1052, 1054, 1055, 1062, 1064.  

8. Tuệ Tĩnh. Hồng Nghĩa Giác Tư Y Thư 

(Nguyễn Sỹ Lâm hiệu đính và chú giải). 

Nhà xuất bản Y học. 1978: 5. 

9. Trần Thị Huyền. Học thuyết Âm Dương - 

Ngũ Hành qua các tác phẩm Hoàng Đế Nội 

Kinh và Hải Thượng Y Tông Tâm Lĩnh. 

Trong: Luận án Tiến sĩ Triết học. Viện 

Triết học, Viện Khoa học Xã hội và Nhân 

văn Quốc gia. 2002: 5. 

10. Trần Thúy (chủ biên). Lịch sử các y gia, y 

học cổ truyền Việt Nam và phương Đông. 

Nhà xuất bản Y học. 1996: 186. 

11. Phạm Công Nhất. Cơ sở triết học phương 

Đông trong lý luận y học cổ truyền phương 

Đông về sức khoẻ và bệnh tật. Tạp chí Triết 

học. 2006: 7, 44-48, 182. 

12. Matos L. C, Machado J. P, Monteiro F. J, 

Greten H. J. Understanding traditional 

Chinese medicine therapeutics: an overview 

of the basics and clinical applications. 

Healthcare. 2021; 9(3): 257.  


