
Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025                                                         23 

 

 

TRƯƠNG THÚY TRINH* 

 

 

 
CHÍNH QUYỀN CHÚA NGUYỄN VỚI SỰ HÌNH THÀNH,  

PHÁT TRIỂN CÁC DÒNG THIỀN Ở ĐÀNG TRONG  

(THẾ KỶ XVII-XVIII) 

Tóm tắt: Phật giáo theo lưu dân vào Đàng Trong từ thời Lê sơ 

trở về trước song nó chỉ trở nên khởi sắc dưới thời chúa Nguyễn. 

Từ rất sớm, chính quyền chúa Nguyễn đã coi chính sách đối với 

Phật giáo là một kế sách lâu dài trong đường hướng trị nước an 

dân. Do đó, tuy trong bối cảnh chính trị phức tạp, ở Đàng Trong 

Phật giáo gặp nhiều khó khăn, nhưng dưới sự hậu thuẫn của 

chính quyền chúa Nguyễn, nhiều dòng thiền đã từng bước du 

nhập, hình thành và phát triển thành năm dòng thiền, gồm: Trúc 

Lâm Yên Tử, Lâm Tế, Tào Động, Lâm Tế Chúc Thánh, Lâm Tế 

Liễu Quán. Từ tiếp cận Sử học liên ngành Tôn giáo học, Chính trị 

học, bài viết bước đầu làm rõ mối liên hệ giữa chính quyền chúa 

Nguyễn với Phật giáo qua các dòng thiền ở Đàng Trong vào thế 

kỷ XVII – XVIII, đồng thời góp phần cung cấp một cái nhìn cận 

cảnh về chính sách của chính quyền chúa Nguyễn đối với Phật 

giáo thời kỳ này.  

Từ khoá: Phật giáo Đại thừa, dòng thiền, Đàng Trong, Chúa 

Nguyễn, Thế kỷ XVII-XVIII. 

Dẫn nhập  

Phật giáo Ấn Độ du nhập vào Việt Nam từ rất sớm, khoảng đầu 

công nguyên, song trong quá trình du nhập, phát triển Phật giáo Việt 

Nam thiên về tiếp thu Phật giáo Đại thừa (Phật giáo Bắc truyền) có 

nguồn gốc từ Trung Hoa [Nguyễn Lang, 2000]. Khác với Phật giáo ở 

các nước Trung Hoa và Nhật Bản, sự phân chia “tông phái” ở Việt 

Nam mang tính chất tương đối, tức khác biệt giữa các “tông phái” 

không thực sự rõ nét. Xét một cách toát yếu, Phật giáo Việt Nam luôn 

có sự dung hợp của Thiền - Tịnh - Mật, song yếu tố Thiền giữ vai trò 

 
* Viện Nghiên cứu Tôn giáo, Viện Hàn lâm Khoa học Xã hội Việt Nam. 

Ngày nhận bài: 15/1/2025; Ngày biên tập 17/1/2025; Duyệt đăng: 18/3/2025. 



24                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

chủ đạo [Thích Thọ Lạc, Nguyễn Hồng Dương, 2021]. Do đó, trong 

giới nghiên cứu hình thành thuật ngữ “dòng thiền” hay “thiền phái” để 

nói về sự tồn tại của các “tông phái” khác nhau trong đời sống Phật 

giáo ở nước ta.  

Trong khoảng 10 thế kỷ đầu của thời kỳ du nhập Phật giáo, các 

dòng thiền từ Trung Hoa lần lượt được truyền vào nước ta, gồm: dòng 

thiền Tỳ Ni Đa Lưu Chi (thế kỷ VI), dòng thiền Vô Ngôn Thông (thế 

kỷ IX), dòng thiền Thảo Đường (thế kỷ XI). Thời kỳ này, Phật giáo 

luôn hoà nhập cùng Nho và Đạo, tạo nên hệ thống tư tưởng Tam giáo 

(Nho - Phật - Đạo) phổ biến ở tầng lớp quý tộc. Để Phật giáo thích 

nghi với đại chúng và trở thành một truyền thống văn hoá dân tộc, đến 

thế kỷ XIII, trên cơ sở ba dòng thiền ngoại nhập nêu trên, Trần Nhân 

Tông đã sáng lập dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử. Đây là dòng Thiền 

của Phật giáo Việt Nam với tông chỉ đề cao lòng tự tôn dân tộc, hộ 

quốc an dân, vị tha vô ngã, nhập thế, … Dưới sự hậu thuẫn của nhà 

Trần, Phật giáo Trúc Lâm Yên Tử phát triển nhanh chóng cả về tư 

tưởng Phật học và Tăng đoàn Phật giáo [Thích Thọ Lạc, Nguyễn 

Hồng Dương, 2021: 199] và trở thành dòng thiền tiêu biểu của Thiền 

tông Việt Nam, có vị trí quan trọng và ảnh hưởng sâu sắc tới đời sống 

xã hội Việt Nam trong các thế kỷ XIII - XIV.  

Thế kỷ XV, nhà Lê đề cao Nho giáo như là hệ tư tưởng chính 

thống, Phật giáo tạm thời lắng xuống. Tuy nhiên, bước sang thế kỷ 

XVII, sự khủng hoảng của chế độ phong kiến, đạo đức Nho giáo bị 

xói mòn, Phật giáo dần trở thành chỗ dựa tinh thần quan trọng của các 

tầng lớp nhân dân. Thế kỷ XVII – XVIII diễn ra nhiều chuyển biến 

trong đời sống Phật giáo ở Việt Nam. Bên cạnh sự phục hồi của dòng 

thiền Trúc Lâm Yên Tử, một số dòng thiền có gốc từ Trung Hoa tiếp 

tục được du nhập vào cả Đàng Trong và Đàng Ngoài.  

Đáng chú ý, trong bối cảnh phân cát Đàng Trong – Đàng Ngoài kéo 

dài, Đàng Ngoài tiếp tục phát triển Nho giáo như là hệ tư tưởng chính 

thống, nhưng ở Đàng Trong, chính quyền chúa Nguyễn lại chọn Phật 

giáo. Điều này đã góp phần mang lại cho đời sống Phật giáo Đàng 

Trong một giai đoạn khởi sắc, nhiều dòng thiền Phật giáo phục hồi, du 

nhập và phát triển ở các thế kỷ XVII – XVIII.  

Đến nay, đã có một số công trình nghiên cứu về Phật giáo Đàng 

Trong, song hầu như chưa có nghiên cứu chuyên sâu về các dòng 

thiền ở Đàng Trong thời chúa Nguyễn. Đó là các nghiên cứu, như: 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          25 

 

Phật giáo Đàng Trong của Nguyễn Hiền Đức (1995); Phật giáo 

trong cộng đồng người Việt ở Nam Bộ - Việt Nam (từ thế kỷ XVII đến 

1975) của Trần Hồng Liên (1995); Lịch sử Phật giáo xứ Huế của 

Thích Hải Ấn, Hà Xuân Liêm (2001);  Lê Xuân Thông (2018), Phật 

giáo Quảng Nam thế kỷ XVII – XIX, Luận án Tiến sĩ, Trường ĐH 

Huế, Huế… Qua các nghiên cứu này có thể phần nào gián tiếp thấy 

được lịch sử Phật giáo ở Đàng Trong và hành trạng của các thiền sư 

trong hoạt động khai sơn, hoằng pháp, xây dựng và phát triển các 

dòng thiền ở Đàng Trong.  

Vấn đề chính sách của chính quyền chúa Nguyễn đối với Phật giáo 

ở Đàng Trong cũng được đề cập rải rác trong một số công trình, bài 

viết như: Trần Đình Hằng (2004), “Phật giáo trong vai trò xác lập hệ 

tư tưởng chính thống ở Đàng Trong”, Thông tin khoa học, Huế: Phân 

viện Văn hóa Nghệ thuật Việt Nam tại Huế, số tháng 9; Nguyễn Hữu 

Thông (2017), “Chính sách an dân từ niềm tin mộ Phật dưới thời các 

chúa Nguyễn”, Liễu Quán, số 2; Lê Bá Vương (2020), Chính sách tôn 

giáo của chính quyền chúa Nguyễn ở Đàng Trong (Thế kỷ XVII – 

XVIII), Luận án tiến sĩ, Đại học Sư phạm TP. Hồ Chính Minh; Trương 

Thúy Trinh (2018), “Chính quyền chúa Nguyễn với Phật giáo ở Đàng 

Trong (Giai đoạn 1558 – 1777)”, Nghiên cứu Tôn giáo, số 11… Các 

nghiên cứu cho thấy chính quyền chúa Nguyễn đề cao Phật giáo trong 

vai trò bệ đỡ tư tưởng, và bước đầu chỉ ra được vai trò hậu thuẫn của 

chính quyền đối với Phật giáo trên các phương diện như: cơ sở Phật 

giáo, tăng sĩ Phật giáo, thực hành Phật giáo. Qua đó, sự du nhập, hình 

thành và phát triển các dòng thiền đã phần nào được đề cập như chính 

sách mua kinh, thỉnh tăng của chính quyền chúa Nguyễn thời kỳ này. 

Liên quan trực tiếp đến chủ đề các dòng thiền ở Đàng Trong thời 

chúa Nguyễn, đã có một số cuộc hội thảo do Giáo hội Phật giáo Trung 

ương và liên tỉnh tổ chức, như: Hội thảo Thiền phái Lâm Tế Chúc 

Thánh lịch sử hình thành và phát triển (do Giáo hội Phật giáo Việt 

Nam và Viện Nghiên cứu Tôn giáo phối hợp thực hiện, 2021); Hội 

thảo Thiền phái Liễu Quán lịch sử hình thành và phát triển [do Học 

viện Phật giáo Việt Nam, Ban Trị sự GHPG Việt Nam tỉnh Thừa 

Thiên Huế, Viện Nghiên cứu Phật học Việt Nam, Viện Nghiên cứu 

Tôn giáo thuộc Viện Hàn lâm Khoa học Xã hội Việt Nam, Đại học 

Huế phối hợp] tổ chức tại Huế, 2024…  Trong đó nhiều bài viết đã tập 

trung làm rõ vai trò của các vị sơ tổ, các thế hệ truyền thừa cùng quá 

trình hình thành, phát triển của các dòng thiền một cách khá cụ thể, 



26                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

song mới chỉ là về hai trong số năm dòng thiền tiêu biểu ở Đàng 

Trong thời kỳ này.  

Ngoài ra, một số nghiên cứu đề cao vai trò của tăng sĩ Trung Hoa 

đối với sự hình thành, phát triển của các dòng thiền ở Đàng Trong nói 

riêng và ở Việt Nam nói chung vào thế kỷ XVII – XVIII. Đó là các 

bài viết của Nguyễn Hữu Sử (2013), “Vai trò của các tăng sĩ Trung 

Hoa tại Việt Nam thế kỷ XVII – XVIII”, Nghiên cứu Tôn giáo, số 4; 

Trương Thuý Trinh (2023), “Chính quyền chúa Nguyễn với tăng nhân 

Trung Hoa ở Đàng Trong thế kỷ XVII – XVIII: Một số tăng nhân tiêu 

biểu”, Nghiên cứu Tôn giáo, số 12… Một số nghiên cứu lại tập trung 

xem xét vai trò đóng góp của các dòng thiền đối với đời sống Phật 

giáo tại Thuận Quảng và Nam Bộ như: Thích Nhật Từ (2020). Phật 

giáo Nam Bộ hình thành và phát triển, Nxb Hồng Đức, TP. Hồ Chí 

Minh; Phan Thạnh (2021), “Vị trí của văn học Phật giáo Thuận Quảng 

thế kỷ XVII – XVIII trong nền văn học Phật giáo Việt Nam”, Khoa 

học xã hội miền Trung, số 1.   

Như vậy, mặc dù chưa có các nghiên cứu có tính hệ thống, chuyên 

khảo về sự hình thành, phát triển của các dòng thiền ở Đàng Trong, 

song các nghiên cứu nói trên đều cho thấy sự hiện diện của năm dòng 

thiền trong đời sống Phật giáo Đàng Trong thời kỳ này, gồm: Trúc 

Lâm Yên Tử, Lâm Tế, Tào Động, Lâm Tế Chúc Thánh, Lâm Tế Liễu 

Quán. Đây là những cơ sở cần thiết để bài viết này bước đầu làm rõ 

mối quan hệ giữa chính quyền chúa Nguyễn và sự hình thành, phát 

triển các dòng thiền ở Đàng Trong vào thế kỷ XVII – XVIII. 

1. Khái quát đời sống Phật giáo ở Đàng Trong thế kỷ XVII-

XVIII 

Sách Ô Châu cận lục cho biết thế kỷ XVI, tại đây đã có một số các 

ngôi chùa của người Việt [Dương Văn An, 2009: 91-95] và của người 

Hoa [Nguyễn Ngọc Thơ, 2018: 116]. Ngoài các ngôi chùa do lưu dân 

lập ra, nhà Lê còn cho xây dựng một số ngôi chùa công [Thích Hải 

Ấn, Hà Xuân Liêm, 2001]. Lúc đó, Trúc Lâm Yên Tử được cho là 

dòng thiền có ảnh hưởng sâu rộng trong đời sống xã hội Việt Nam. 

Dòng thiền Trúc Lâm có thể đã được du nhập vào Đàng Trong bởi quá 

trình lưu dân vào đây khai hoang và định cư. Ngoài ra, thời kỳ này 

còn xuất hiện một số dòng thiền do các thiền sư Trung Hoa mang vào 

khi vân du qua đây nhưng ảnh hưởng chưa đáng kể, như trường hợp 

của thiền sư Chuyết Chuyết [Thích Hải Ấn, Hà Xuân Liêm, 2001]. 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          27 

 

Năm 1558, Chúa Nguyễn Hoàng vào trấn thủ Thuận Hoá. Sau tám 

năm ra Bắc giúp nhà Lê dẹp quân Mạc, năm 1600, từ Thăng Long trở 

về Nguyễn Hoàng bắt đầu nhem nhóm ý đồ xây dựng cơ đồ riêng. Từ 

đây Chúa Nguyễn Hoàng bắt đầu cho xây dựng chùa Thiên Mụ (1601) 

và nhiều ngôi chùa khác tại Thuận Hoá, Quảng Bình, Quảng Trị 

[Quốc sử Quán triều Nguyễn, 2004].  

Phật giáo Đàng Trong bắt đầu phải đối mặt với hàng loạt khó khăn 

khi chiến tranh Trịnh - Nguyễn nổ ra (1627-1672), đặc biệt là tình 

trạng thiếu tăng sĩ và kinh sách. Lúc này, Phật giáo Đàng Trong chủ 

yếu dựa vào thiền sư Hương Hải  đang dẫn dắt thiền Trúc Lâm Yên 

Tử rất tích cực, song không lâu thì chúa Nguyễn nghi ngờ Hương Hải 

dính líu đến chính trị. Năm 1682, Thiền sư Hương Hải phải chạy trốn 

ra Bắc, Phật giáo Đàng càng rơi vào tình trạng khó khăn.  

Khoảng cuối thế kỷ XVII - đầu XVIII, cùng với những biến động 

chính trị ở Trung Hoa, nhà Thanh lên nắm quyền, xuất hiện các dòng 

người Hoa lánh nạ, di cư đến các nước và đến Việt Nam. Năm 1679, 

một nhóm người Hoa (Minh Hương) ghé Đàng Trong, được chúa 

Nguyễn cho phép định cư ở một số khu vực Mô Soài, Mỹ Tho, Gia 

Định. Kể từ đây, các thiền sư người Hoa có những đóng góp cho việc 

du nhập, phát triển các dòng thiền Trung Hoa ở Đàng Trong. Tiêu 

biểu như: Thiền sư Nguyên Thiều du nhập dòng Lâm Tế vào Đàng 

Trong (năm 1677); thiền sư Thích Đại Sán nhận lời thỉnh của chúa 

Nguyễn Phúc Chu đã sang hoằng pháp và dòng Tào Động chính thức 

được du nhập vào Đàng Trong (khoảng 1696 – 1697).  

Buổi đầu, sự khác biệt về văn hoá khiến cho các dòng thiền Trung 

Hoa gặp khó khăn trong quá trình hoà nhập vào đời sống Phật giáo ở 

Đàng Trong. Song để kịp thời đáp ứng nhu cầu tôn giáo của người 

dân, khoảng nửa đầu thế kỷ XVIII, các chúa Nguyễn tạo điều kiện 

khuyến khích các dòng thiền “nội sinh” ra đời, đó là dòng thiền Lâm 

Tế Liễu Quán do thiền sư Liễu Quán sáng lập và dòng thiền Lâm Tế 

Chúc Thành do thiền sư Minh Hải lập ra, góp phần vào việc chấn 

hưng đời sống Phật giáo Đàng Trong, thế kỷ XVII - XVIII. 

2. Chính quyền chúa Nguyễn với các dòng thiền ở Đàng Trong 

2.1. Sự phục hồi dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử 

Trước thời Nguyễn Hoàng cho đến khi nội chiến nổ ra (1627), Phật 

giáo Đàng Trong chủ yếu dựa vào mối liên hệ với Phật giáo Đàng 

Ngoài. Dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử tuy ko chính thức tồn tại như 



28                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

thời Trần nhưng vẫn còn ảnh hưởng trong xã hội và bắt đầu có xu 

hướng phục hồi trong Phật giáo Việt Nam. Trong những buổi đầu sơ 

khai, làng mạc, dân cư thưa thớt, Phật giáo chưa có gì đáng kể, và khi 

nhà Lê cho xây dựng các ngôi chùa công tại Ô Châu, Ô Lý, dòng thiền 

Trúc Lâm đã được đưa vào Đàng Trong bằng cả con đường quan 

phương và phi quan phương [Thích Hải Ấn, Hà Xuân Liêm, 2001]. 

Thiền sư Hương Hải là người nuôi ý định khôi phục dòng thiền Trúc 

Lâm Yên Tử trên vùng đất Đàng Trong.  

Thiền sư Hương Hải (1628 - 1715) sinh ra ở làng Bình An thượng 

phủ Thăng Bình, từng đỗ đạt, làm quan đến chức tri phủ Triệu Phong 

dưới thời chúa Hiền Nguyễn Phúc Tần (1648-1687). Năm 1655 - 

1656, Hương Hải xin xuất gia, thọ giới với thiền sư Viên Cảnh (người 

Trung Hoa). Cả thiền sư Viên cảnh và Hương Hải đều theo thiền Trúc 

Lâm Yên Tử và cùng một số môn đệ hoằng pháp suốt tám năm tại núi 

Bút Tiêm La, cù lao Cao Lãnh, được quan dân ngưỡng mộ [Nguyễn  

Hiền Đức, 1995].  

Sau nhiều lần mời thiền sư Hương Hải vào Phủ chúa tham vấn Phật 

pháp, năm 1667, Chúa Hiền lập ra Thiền Tịnh viện ở núi Linh Thái 

(cửa biển Tư Dung) và chính thức mời thiền sư Hương Hải làm trụ trì. 

Tại đây, dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử từng bước được phục hồi.  

Một số tài liệu cho biết, thiền sư Hương Hải trực tiếp thọ giới, quy 

y cho Quốc Thái Phu nhân cùng ba công tử (con của chúa Hiền). Đặc 

biệt, dưới sự hậu thuẫn của chúa Nguyễn, thiền sư tổ chức được nhiều 

giới đàn, truyền pháp tại Thiền Tịnh Viện, số người thụ giới, quy y với 

thiền sư lên tới 1300 người [Nguyễn  Hiền Đức, 1995: 60, 53].  

Không hiểu vì lý do gì, sau một thời gian, thiền sư Hương Hải bị 

Chúa Hiền ngờ có dính líu về chính trị Đàng Ngoài (dù không có bằng 

chứng). Năm 1682, thiền sư Hương Hải cùng 50 đệ tử phải dùng 

thuyền chạy ra Đàng Ngoài. Trong ngót 20 năm thiền sư Hương Hải 

dẫn dắt đời sống Phật giáo Đàng Trong, dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử 

đã có được một số thành tựu bước đầu. Tuy nhiên, sau sự cố Hương 

Hải chạy ra Bắc, dòng thiền Trúc Lâm suy vi nhanh chóng. Phật giáo 

Đàng Trong tiếp tục phải đối mặt với nhiều vấn đề khó khăn do không 

có người dẫn dắt.  

2.2. Sự du nhập của các dòng thiền Trung Hoa (Lâm Tế, Tào Động) 

Để khắc phục tình trạng suy vi của Phật giáo, đồng thời nhằm thúc 

đẩy công cuộc hoằng pháp ở Đàng Trong, các chúa Nguyễn bắt đầu 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          29 

 

chú ý tới tăng sĩ Trung Hoa, và bắt đầu khuyến khích các dòng thiền 

Trung Hoa du nhập vào Đàng Trong. Theo đó, các dòng thiền Lâm 

Tế, Tào Động lần lượt được du nhập vào Đàng Trong. 

Sự du nhập của dòng thiền Lâm Tế, cuối thế kỷ XVII: 

Trong số dòng người Hoa (Minh Hương) nhập cư vào Đàng Trong, 

có một bộ phận là thiền sư, tiêu biểu là thiền sư Nguyên Thiều, người 

đã du nhập và phát triển dòng thiền Lâm Tế ở Đàng Trong.  

Thiền sư Nguyên Thiều (1648-1728) đến từ Quảng Châu thuộc thế 

hệ thứ 33 phái thiền Lâm Tế ở Trung Quốc, và là sơ tổ của thiền phái 

Lâm Tế ở Đàng Trong. Sau khi đến Đàng Trong, năm 1677 thiền sư 

lập chùa Thập Tháp-Di Đà ở phía Bắc thành Đồ Bàn (Quy Nhơn) 

[Nguyễn  Hiền Đức, 1995].  

Đáng chú ý, ngay sau sự cố Thiền sư Hương Hải chạy ra Bắc 

(1682), năm 1683, chính quyền chúa Nguyễn ban sắc tứ cho chùa 

Thập Tháp-Di Đà - là ngôi chùa do thiền sư khai sơn, đồng thời, mời 

thiền sư ra Thuận Hoá hoằng pháp, sau đó còn hoằng pháp tại Thuận 

Hoá, Ngũ Hành Sơn (Quảng Nam), cửa biển Tư Dung,...  

Dưới các đời chúa Nguyễn Phúc Tần (1648-1687), Nguyễn Phúc 

Trăn (1687-1691) thiền sư Nguyên Thiều được trọng dụng, quý mến 

[Nguyễn  Hiền Đức, 1995: 99-104]. Thiền sư Nguyên Thiều có nhiều 

đóng góp cho công cuộc hoằng pháp, phát triển dòng thiền Lâm Tể ở 

Đàng Trong. Thiền sư khai sơn các chùa: chùa Thập Tháp-Di Đà, 

chùa Kim Cang (Quy Nhơn),  chùa Phổ Thành hay Hà Trung (Thuận 

Hoá); chùa Vĩnh Ân hay chùa Quốc Ân (Phú Xuân). Đáng chú ý, các 

ngôi chùa này lần lượt được các chúa Nguyễn ban cho Sắc tứ và trở 

thành các ngôi chùa quan trọng của vùng này. Thời kỳ này, các chùa 

được sắc tứ trở thành các trung tập sinh hoạt Phật giáo với chức năng 

dẫn dắt đời sống Phật giáo tại các dinh, trấn, nơi thường xuyên diễn ra 

các hoạt động hoằng pháp, sự kiện Phật giáo quy mô lớn [Trương 

Thúy Trinh, 2020: 113-127]. Trong đó, ngôi chùa tổ Thập Tháp-Di Đà 

do Nguyên Thiều khai sơn là một trung tâm san khắc, in ấn kinh sách. 

Một số lượng lớn mộc bản, kinh sách niên đại thời chúa Nguyễn hiện 

đang được tàng bản tại đây [Trương Thuý Trinh, 2022: 13-24]. 

Nguyên Thiều có công lớn giúp Chúa Nguyễn thực hiện chủ trương 

mua kinh, thỉnh tăng. Đích thân thiền sư nhiều lần trở về Trung Hoa 

mua kinh sách, pháp tượng mang về Đàng Trong, đồng thời mời được 

nhiều thiền sư Trung Hoa sang hoằng pháp. Cụ thể, đó là thiền sư 



30                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

Giác Phong khai sơn chùa Hàm Long (tức Bảo Quốc) ở Phú Xuân; 

Thiền sư Từ Lâm khai sơn chùa Từ Lâm (Phú Xuân); Thiền sư Minh 

Hằng-Tử Dung khai sơn chùa Ấn Tông hay chùa Từ Đàm (Phú Xuân); 

Thiền sư Minh Hải-Bảo Pháp khai sơn chùa Chúc Thánh (Quảng 

Nam); Thiền sư Hưng Liên-Quả Hoằng khai sơn chùa Tam Thai trên 

núi Ngũ Hành Sơn (Quảng Nam) và một số thiền sư khác thuộc thiền 

phái Tào Động [Nguyễn  Hiền Đức, 1995: 134].  

Thiền sư Nguyên Thiều được chúa Nguyễn hỗ trợ mở các Đại giới 

đàn truyền giới cho các tăng sĩ mới và các tăng sĩ theo thiền phái Lâm 

Tế thọ giới, do đó, đệ tử của thiền sư rất đông. Dưới thời chúa 

Nguyễn, các đệ tử truyền thừa tiếp nối sự nghiệp hoằng pháp, lan toả 

thiền phái Lâm Tế ở các khu vực Phú Xuân, Thuận Hoá, Quảng Nam, 

Đồng Nai, Gia Định...   

Trong các năm từ 1692 - 1695, Đàng Trong liên tục xảy ra các 

cuộc bạo loạn của người Hoa từ Bình Định đến Quảng Bình. Các chúa 

Nguyễn bắt đầu e ngại mối quan hệ với các tăng sĩ người Hoa ở trong 

nước, tìm kiếm mối quan hệ với các thiền sư bên Trung Hoa, dẫn đến 

sự kiện mời thiền sư Thạch Liêm từ Trung Quốc sang hoằng pháp (sẽ 

trình bày chi tiết sau). Còn rất ít ghi chép về hành trạng của thiền sư 

Nguyên Thiều, một số ý kiến cho rằng, thời gian này, thiền sư rút về 

ẩn tu ở Đồng Nai song vẫn tiếp tục hoằng pháp. Cuối thế kỷ XVII – 

đầu thế kỷ XVIII, xuất hiện nhiều ngôi chùa lớn dọc sông Đồng Nai 

do các đệ tử của Nguyên Thiều khai sơn. Từ Đồng Nai, dòng thiền 

Lâm Tế tiếp tục phát triển, lan toả xuống Nam Bộ [Trần Hồng Liên, 

Nguyễn Quảng Tuân, Huỳnh Lứa, 1994: 5 -10]. 

Như vậy, bên cạnh sự hậu thuẫn của chính quyền chúa Nguyễn, 

những nỗ lực hoằng pháp của thiền sư Nguyên Thiều đã góp phần 

thúc đẩy quá trình du nhập, phát triển dòng thiền Lâm Tế ở Đàng 

Trong. Dòng Lâm Tế đã góp phần đặt nền móng quan trọng cho Phật 

giáo Đàng Trong thời kỳ này, và còn ảnh hưởng ở các giai đoạn sau và 

tiếp tục truyền thừa cho đến ngày nay. 

Sự du nhập của dòng thiền Tào Động (1696 - 1697):  

Như đã nêu, cuộc bạo loạn của người Hoa (Minh Hương) năm 

1692 - 1694, do Quảng Phú, Linh Vương cầm đầu, diễn biến phức tạp 

trên địa bàn rộng lớn từ Quy Nhơn đến Quảng Ngãi, khiến chính 

quyền chúa Nguyễn phải nghi ngại [Nguyễn  Hiền Đức, 1995]. Lo 

lắng này càng gia tăng trong bối cảnh Nguyên Thiều có ảnh hưởng lớn 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          31 

 

đối với đời sống Phật giáo Đàng Trong. Bởi cuộc bạo loạn khởi phát 

đầu tiên ở Quy Nhơn, nơi có ngôi chùa tổ Thập Tháp-Di Đà do thiền 

sư khai sơn cùng nhiều hoạt động hoằng pháp tại đây... Có thể đây là 

một trong những nguyên do khiến các chúa Nguyễn chuyển hướng 

sang dòng thiền Tào Động và các thiền sư từ bên Trung Hoa. Năm 

1696, chúa Nguyễn Phúc Chu đã mời được thiền sư Thích Đại Sán  

(Tào Động) sang Đàng Trong hoằng pháp.  

Thiền sư Thạch Liêm hay Thích Đại Sán (1633-1704) thuộc đời thứ 

29 thiền phái Tào Động ở Trung Quốc. Trước đó, theo yêu cầu của 

chúa Nguyễn, Nguyên Thiều đã đôi lần trở về Trung Hoa để thỉnh thiền 

sư Thạch Liêm sang hoằng pháp nhưng bất thành. Năm 1694, chúa 

Nguyễn Phúc Chu cử thiền sư Hưng Liên - Quả Hoằng từng là đệ tử 

của Thạch Liêm (đời thứ 30 thiền phái Tào Động) trở lại Trung Hoa để 

thỉnh thiền sư sang hoằng pháp [Nguyễn  Hiền Đức, 1995]. Lần này, 

Thạch Liêm đã nhận lời sang hoằng pháp trong 02 năm (từ 1696 - 

1697). Thiền sư Thạch Liêm trở thành sơ tổ của dòng thiền Tào Động ở 

Đàng Trong, là người trực tiếp thọ giới cho chúa Nguyễn Phúc Chu và 

một số nhân vật trong tôn thất. Nguyễn Phúc Chu là đệ tử truyền thừa 

thứ 30 dòng Tào Động của thiền sư Thạch Liêm ở Đàng Trong. 

Chính quyền chúa Nguyễn đã có những hỗ trợ đắc lực bằng các 

việc dựng liêu xá, cơm ăn, thức uống, đồ dùng, áo mão, kinh sách..., 

nhờ đó, thiền sư Thạch Liêm đã mở được một số đàn pháp, đàn giới 

quy mô hàng trăm, hàng nghìn người tham gia. Trong đó, đáng kể 

nhất là đàn giới tại Phú Xuân có hơn một nghìn người tham gia, đàn 

giới ở Quảng Nam có hơn 300 người tham gia học pháp, thọ giới và 

được nhận giới điệp [Thích Đại Sán, 2015, 111-123].   

Thiền sư Thạch Liêm là người khai sơn Thiền viện Thiền Lâm. 

Trước đó, Thiền Lâm là một ngôi chùa nhỏ mà Thiền sư đã trụ trì tại 

đây trong hai năm lưu lại Đàng Trong. Ngôi chùa trở thành trung tâm 

tổ chức các đàn giới, đàn pháp cùng các hoạt động thực hành Phật 

giáo quy mô lớn. Chúa Nguyễn đã cho nâng cấp, mở rộng chùa để kịp 

thời phục vụ các hoạt động hoằng pháp của thiền sư và tăng chúng, từ 

đó chùa Thiền Lâm trở thành ngôi Thiền viện đầu tiên tại xứ Huế 

[Nguyễn Đắc Xuân, 2017]. 

Ngoài việc tổ chức được các hoạt động Phật giáo có quy mô lớn 

như các đàn giới, đàn pháp, đàn tụng, đàn chay, đàn rước, nhân các 

dịp hội chùa, lễ Phật Đản, thiền sư Thạch Liêm tổ chức nhiều lễ cúng 



32                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

dường, phát chẩn, bố thí hấp dẫn dân chúng khắp nơi đến chiêm bái... 

Sau một thời gian ngắn, dòng thiền Tào Động đã có được những phát 

triển nhanh chóng, thu nạp được nhiều đệ tử, tín đồ, đời sống Phật 

giáo trở nên sôi động. Ngoài ra, trong quá trình vân du, thiền sư Thạch 

Liêm để lại một số dấu tích tại một số ngôi chùa Đàng Trong [Thích 

Đại Sán, 2015]. Sau khi thiền sư về nước, do thiếu người dẫn dắt, 

dòng thiền Tào Động chủ yếu phát triển trong giới tôn thất.  

Nhìn lại bối cảnh Đàng Trong, thời điểm đó Phật giáo chủ yếu dựa 

vào sự dẫn dắt của Nguyên Thiều và các thiền sư thuộc dòng Lâm Tế. 

Việc chúa Nguyễn đón thiền sư Thạch Liêm dòng Tào Động sang 

hoằng pháp và hỗ trợ đắc lực cho thiền sư Thạch Liên đã tạo được  

tiếng vang của dòng Tào Động trong xã hội. Sự xuất hiện của thiền 

phái Tào Động đã tạo nên sự đa dạng trong đời sống Phật giáo, phá đi 

thế độc tôn của dòng thiền Lâm Tế, giải toả  được những áp lực lo 

lắng của chính quyền chúa Nguyễn khi chỉ dựa vào một dòng thiền 

duy nhất. Một số nghiên cứu còn cho rằng, sự hiện diện Thích Đại Sán 

ở Đàng Trong tuy chỉ trong hai năm song đã tạo ra những thay đổi cơ 

bản trong đời sống Phật giáo ở các khía cạnh kiến trúc, đồ tượng, kinh 

sách, tín đồ. Mặt khác, thiền sư đóng góp về tổ chức tăng đoàn cũng 

được Chúa Nguyễn Phúc Chu giúp hiện thực hoá bằng các quy định 

quản lý, kiểm tra, giám sát đối với hoạt động tu tập, giữ giới của tăng 

sĩ … [Quốc sử Quán triều Nguyễn, 2004: 121]. 

2.3. Sự ra đời các phái  thiền nội sinh (Lâm Tế Chúc Thánh, 

Lâm Tế Liễu Quán) 

Sự du nhập của các dòng thiền Trung Hoa  (Lâm Tế, Tào Động) đã 

kịp thời góp phần khắc phục trình trạng suy vi, đồng thời trực tiếp 

chấn hưng đời sống Phật giáo Đàng Trong. Tuy nhiên, những khác 

biệt về truyền thống văn hoá, nghi lễ thực hành vẫn là rào cản khiến 

các dòng thiền Trung Hoa chưa thể thâm nhập sâu vào đời sống Phật 

giáo Đàng Trong. Kể từ đầu thế kỷ XVIII, đứng trước nhu cầu Việt 

hoá Phật giáo Trung Hoa, chính quyền chúa Nguyễn đã hẫu thuẫn cho 

một số phái thiền nội sinh lần lượt ra đời, như: phái thiền Lâm Tế 

Chúc Thánh do thiền sư Minh Hải lập ra; phái thiền Liễu Quán do 

thiền sư Liễu Quán lập ra, cụ thể như sau: 

Sự ra đời của dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh: 

Thiền sư Minh Hải-Pháp Bảo (1670-1746) thuộc thiền phái Lâm Tế 

đời thứ 34. Nghe theo sự vận động của Nguyên Thiều, Minh Hải tham 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          33 

 

gia vào đoàn tuỳ tùng của thiền sư Thạch Liêm đến Đàng Trong hoằng 

pháp. Sau khi thiền sư Thạch Liêm về nước (năm 1697), thiền sư tiếp 

tục ở lại Quảng Nam. Cùng năm 1697, thiền sư Minh Hải khai sơn 

chùa Chúc Thánh tại xã Cẩm Phô, phủ Điện Bàn, Quảng Nam (Hội 

An) [Nguyễn  Hiền Đức, 1995]. Đây là ngôi chùa tổ của phái thiền 

Lâm Tế Chúc Thánh do thiền sư Minh Hải khai sơn, từ đây phát triển 

lan ra cả khu vực Đàng Trong.  

Sang đầu thế kỷ XVIII, khi quá trình Việt hoá Phật giáo Trung Hoa 

diễn ra mạnh mẽ, phái Lâm Tế Chúc Thánh ra đời trên nền tảng của 

dòng Lâm Tế (Trung Hoa). Song ngay từ đầu Lâm Tế Chúc Thánh đã 

nắm bắt kịp thời mong cầu của chính quyền và người dân Đàng 

Trong, đó là đề cao tinh thần hộ quốc an dân và hộ trì chính quyền 

đường thời. Tông chỉ của Lâm Tế Chúc Thánh được thiền sư Minh 

Hải khẳng định bài kệ truyền pháp như sau:  

“Chúc Thánh thọ thiên cửu,  

Kỳ quốc tộ địa trường“  

Có nghĩa là:  

Cầu chúc Thánh quân tuổi thọ,  

Chúc cho đất nước bền vững [Thích Đồng Bổn, Chu Văn Tuấn, 

2021: 65 - 75] 

Ngoài tinh thần hộ quốc an dân, thiền phái Lâm Thế Chúc Thánh 

còn thể hiện xu hướng Việt hóa sâu sắc ngay trong quá trình hoằng 

pháp, hành đạo. Người đầu tiên được thiền sư Minh Hải truyền đạo và 

đắc pháp là một thiền sư người Việt, tức Thiệt Dinh-Ân Triêm. Trong 

10 đệ tử truyền thừa của Minh Hải, Thiệt Dinh-Ân Triêm là đệ tự nổi 

bật, đặc biệt là họ đã phát triển phái thiền Lâm Tế Chúc Thánh rộng 

khắp trong cộng đồng người Việt ở Đàng Trong.     

Dưới thời chúa Nguyễn, tại Quảng Nam đã hình thành hai sơn môn 

chính của thiền phái Chúc Thánh, gồm: sơn môn Chúc Thánh do thiền 

sư Minh Hải-Pháp Bảo khai sơn chủ yếu dành cho người Hoa; sơn 

môn Phước Lâm do thiền sư Thiệt Hạ-Triêm Ân khai sơn chủ yếu 

dành cho người Việt [Thích Đồng Bổn, Chu Văn Tuấn, 2021: 65 - 75]. 

Để đáp ứng nhu cầu thực hành Phật giáo của cư dân trên vùng đất mới 

khai hoang, thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh đã duy trì đường hướng tu 

tập, hành đạo khổ hạnh, giản dị gần gũi với người dân lao động, để lại 

dấu ấn sâu sắc trong đời sống Phật giáo Đàng Trong. Trong dân gian 



34                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

còn lưu giữ những cách gọi dân dã đối với các ngôi chùa thuộc thiền 

phái Chúc Thánh đó là: chùa Lúa (Chúc Thánh), chùa Khoai (Phước 

Lâm), chùa Cây Cau (Vạn Đức)...  

Được sự hậu thuẫn của chính quyền chúa Nguyễn, một số sơn môn 

của thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh trở thành trung tâm san khắc, in ấn 

kinh sách Phật giáo. Nhiều bộ ván khắc kinh sách hiện đang được tàng 

bản tại hai ngôi chùa Vạn Đức và Phước Lâm (Quảng Nam). Trong 

đó, có những bộ kinh sách được khắc in đầu tiên dưới thời chúa 

Nguyễn, như: Đại Thừa Kim Cang-Di Đà-Quan Âm Tam kinh (1705) 

tại chùa Vạn Phước; Thiền Tâm Thượng phẩm (1706) tại chùa Vạn 

Đức [Lê Quốc Thọ, Nguyễn Phước Bảo Đàn, 2021: 989-1014].   

Từ sau khi thành lập sơn môn Chúc Thánh (năm 1697) và sang thế 

kỷ XVIII, thiền phái Lâm Tế Chúc Thành dần hình thành và có nhiều 

đóng góp cho công cuộc chấn hưng Phật giáo Đàng Trong. Đặc biệt là 

những đóng góp về khắc in hệ thống kinh sách và Việt hoá nghi lễ thực 

hành Phật giáo. Cũng dưới thời chúa Nguyễn, các thế hệ truyền thừa 

thứ hai, thứ ba tiếp tục phát triển thiền phái ra các dinh trấn: Quảng 

Nam, Phú Yên, Bình Định, Gia Định, và liên tục cho đến ngày nay.  

Sự ra đời của thiền phái Lâm Tế Liễu Quán: 

Thiền sư Liễu Quán (1667-1742), người làng Bạch Mã, huyện 

Đồng Xuân, phủ Phú Yên, nay là thôn Trường Xuân, thị trấn Chí 

Thạnh, huyện Tuy An, tỉnh Phú Yên. Năm 12 tuổi, Liễu Quán xuất gia 

học đạo với thiền sư Tế Viên (người Trung Hoa, thuộc dòng thiền 

Lâm Tế, tổ khai sơn chùa Hội Tôn ở Phú Yên). Sau khi ngài Tế Viên 

viên tịch (năm 1690), thiền sư Liễu Quán ra Thuận Hoá xin thụ giáo 

thiền sư Giác Phong (người Trung Hoa, tổ khai sơn chùa Báo Quốc ở 

Huế). Năm 1691 thiền sư Liễu Quán phải về quê để chăm sóc thân 

phụ bị bệnh nặng. Sau khi thân phụ qua đời, ngài trở lại Huế đúng vào 

dịp thiền sư Thạch Liêm sang hoằng pháp trong hai năm (1696-1697). 

Thiền sư Liễu Quán thụ giới Sa Di với ngài Thạch Liêm tại chùa 

Thiền Lâm. Năm 1697, thiền sư đến xin thụ cụ túc giới với thiền sư 

Từ Lâm. Năm 1702, thiền sư tiếp tục học đạo với thiền sư Tử Dung 

(người Trung Hoa) ở núi Long Sơn [Nguyễn  Hiền Đức, 1995]. Theo 

tài liệu Chánh Pháp Nhãn tạng tại Phú Yên, năm 1712 ngài đắc pháp 

tổ Tử Dung nối dòng Lâm Tế thứ 35. 

Thư tịch cổ ghi lại, năm 1693, thiền sư Liễu Quán lập một am nhỏ 

bên sườn núi Thiên Thai nên còn gọi là Thiên Thai Thuyền tôn tự. 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          35 

 

Năm 1697, thiền sư khai sơn chùa Viên Thông, ngay sau đó chùa 

được chúa Nguyễn ban sắc tứ (tên ban đầu là Sắc tứ Viên Thông am). 

Tương truyền, đương thời chúa Nguyễn Phúc Chu vì trọng đức hạnh 

của thiền sư đã nhiều lần đến đây tìm gặp để mời thiền sư vào Phủ 

chúa nhưng thiền sư đều từ chối, chỉ xin được đón tiếp tại chùa [Thích 

Không Nhiên, 2024: 105 - 114].  

Thời kỳ này, bối cảnh chính trị ở Đàng Trong hết sức phức tạp, sau 

những sự cố chính trị, không ít lần chúa Nguyễn nghe theo lời triều 

thần nghi ngờ các thiền sư. Thực tế, đã xảy ra các trường hợp thiền sư 

bị nghi ngờ tìm cách bỏ trốn hoặc lui về ẩn tu... Đây có thể là nguyên 

nhân Liễu Quán từ chối lời mời của các chúa Nguyễn, dành toàn tâm, 

toàn ý cho con đường tu đạo. Tuy nhiên, để đáp lại sự thỉnh cầu của 

giới tăng sĩ, Phật tử, và cả một số nhân vật quan trọng trong giới 

hoàng cung, thiền sư Liễu Quán đã mở nhiều giới đàn, truyền đạo, thọ 

giới cho các đệ tử và nhiều thế hệ truyền thừa.   

Từ năm 1708 - 1742, thiền sư Liễu Quán hoạt động hoằng pháp từ 

khu vực Phú Yên đến Phú Xuân, tại các ngôi chùa Thuyền tôn, Viên 

Thông (Phú Xuân), Hội Tôi, Cổ Lâm, Bảo Tịnh (Phú Yên)… Trong 

số đó, chùa Viên Thông ở chân núi Ngự Bình sau khi được sắc tứ 

cùng sự hẫu thuẫn của chúa Nguyễn, ngôi chùa này trở thành địa 

điểm tổ chức các đại giới đàn của thiền sư Liễu Quán. Trong những 

năm 1735-1742, Thiền sư Liễu Quán mở được năm đại giới đàn, lớn 

nhất là giới đàn Long Hoa truyền đạo cho cả người xuất gia và tại 

gia (năm 1741, không lâu trước khi thiền sư viên tịch) [Trương Thuý 

Trinh, 2024: 21-28]. Tài liệu văn bia cho biết, có 49 đệ tử do ngài 

truyền pháp.  

Nhiều bằng chứng cho biết thêm về sự quan tâm của chính quyền 

chúa Nguyễn đối với các ngôi chùa do Liễu Quán khai sơn. Tại chùa 

tổ Thuyền Tôn, còn lưu giữ các văn bản có dấu ngự phê do phủ chúa 

duyệt, gồm: hai văn bản dưới thời Nguyễn Phúc Chú (1725-1738); 

một văn bản dưới thời Nguyễn Phúc Thuần (1765-1774), có nội dung 

đề cập đến việc cấp ruộng tam bảo hoặc miễn thuế ruộng đất để cúng 

tam bảo. Năm 1747, chùa được đại trùng tu, đúc chuông lớn do 

Trưởng Thái giám kiêm Cai đội Mai Văn Hoan phát tâm. Các ngôi 

chùa do Thiền sư Liễu Quán khai sơn đều được ban sắc tứ, thường 

xuyên  được trùng tu, và tổ chức các sự kiện Phật giáo có quy mô lớn 

[Trương Thuý Trinh, 2024: 21-28]. 



36                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

Thiền sư Liễu Quán và thiền phái Lâm Tế Liễu Quán có một số 

đóng góp cho đời sống Phật giáo đương thời. Nội dung bài kệ truyền 

pháp cho thấy, thiền sư đề cao tư tưởng tu thiền “Giới định phước 

huệ” cùng tinh thần kiên trì học đạo, giữ giới. Tư tưởng này đặc biệt 

có ý nghĩa trong thực trạng “Phật pháp rối loạn” như Thích Đại Sán 

từng đề cập. Không quản công sức tầm sư học đạo, tra cứu công án, 

thiền sư Liễu Quán đã có những cải đổi quan trọng trong nghi thức 

Phật giáo. Những yếu tố nặng nề trong lễ nhạc Phật giáo Trung Hoa 

dần trút bỏ để trở nên gần gũi với truyền thống văn hoá Việt, tiêu biểu 

là bài tán Phật “Cực Lạc Từ Hằng” [Nguyễn Công Lý, 2022: 331]. 

Thiền sư Liễu Quán và thiền phái Lâm Tế Liễu Quán luôn nhận 

được sự tin tưởng tuyệt đối cùng sự hậu thuẫn của chính quyền chúa 

Nguyễn. Đương thời, thiền sư được giao trụ trì nhiều ngôi chùa sắc tứ, 

đệ tử đắc đạo của ngài là Tế Nhơn Bùi Nghĩa cũng được giao trụ trì 

hai ngôi chùa sắc tứ là Viên Thông và Quốc Báo, và họ đều trở thành 

những bậc thạch trụ của Phật giáo xứ Huế. Các thế hệ truyền thừa tại 

các sơn môn Phú Yên, tiếp tục phát triển thiền phái Lâm Tế Liễu 

Quán xuống phía Nam như Đồng Nai, Gia Định, Mỹ Tho, và tiếp tục 

truyền thừa cho đến ngày nay [Trương Thuý Trinh, 2024: 21-28].   

3. Một số nhận định đánh giá 

3.1. Thế kỷ XVII -  XVIII, trước những biến động chính trị liên tục 

xảy ra Phật giáo Đàng Trong phải đối mặt với nhiều vấn đề khó khăn. 

Tuy nhiên, với chủ trương đề cao Phật giáo, chính quyền chúa Nguyễn 

đã có những biện pháp hậu thuẫn cho Phật giáo, góp phần vào việc 

khôi phục, du nhập, phát triển các thiền phái ở Đàng Trong. Trong đó, 

có sự góp mặt của ba dòng thiền và hai thiền phái, gồm: Trúc Lâm Yên 

Tử, Lâm Tế, Tào Động, Lâm Tế Chúc Thánh, Lâm Tế Liễu Quán.    

3.2. Chính quyền chúa Nguyễn đã có được hệ thống ứng xử cùng 

các biện pháp hỗ trợ đối với các dòng thiền như sau:  

Bước thứ nhất: Xây dựng, trùng tu và ban sắc tứ các ngôi chùa 

công, trong đó, bao gồm cả các ngôi chùa là sơn môn của các dòng 

thiền do các thiền sư khai sơn.    

Bước thứ hai: Lựa chọn, tiến cử tăng sĩ làm trụ trì tại các ngôi chùa 

công, chùa sắc tứ, cả các chùa thuộc các dòng thiền khác nhau.  

Bước thứ ba: hỗ trợ các thiền sư mở đàn giới, đàn pháp cùng nhiều 

hoạt động thực hành Phật giáo, góp phần chấn hưng đời sống Phật 

giáo ở Đàng Trong. 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          37 

 

3.3. Tuy phức tạp của tình hình chính trị ở Đàng Trong, chính 

quyền chúa Nguyễn luôn kiên trì chính sách ưu tiên phát triển Phật 

giáo, song ở mỗi một giai đoạn sẽ tập trung hỗ trợ đối với một số dòng 

thiền hoặc thiền phái nhất định. Thời kỳ đầu, chính quyền tạo điều 

kiện khôi phục dòng thiền Trúc Lâm Yên Tử; cuối thể kỷ XVII, 

khuyến khích du nhập các dòng thiền Trung Hoa như dòng thiền Lâm 

Tế, Tào Động; nửa đầu thế kỷ XVIII, hậu thuẫn cho việc hình thành 

các thiền phái “nội sinh” như hai thiền phái Lâm Tế Chúc Thành, Lâm 

Tế Liễu Quán.  

Phật giáo Đàng Trong đã có sự chuyển biến, từ chỗ chủ yếu dựa 

vào tăng sĩ Trung Hoa đến xây dựng các sơn môn Thiền Việt và phát 

huy vai trò của tăng sĩ Việt. Sự linh hoạt trong mối quan hệ giữa chính 

quyền chúa Nguyễn với các dòng thiền đã phá được thế bị phụ thuộc 

vào một dòng thiền duy nhất, giảm tải áp lực chính trị từ phía cộng 

đồng người Hoa. Mặt khác, sự linh hoạt này còn góp phần tạo ra đời 

sống Phật giáo đa dạng và sôi động, kịp thời đáp ứng nhu cầu tôn giáo 

của các thành phần cư dân ở Đàng Trong. 

3.4. Nhờ có sự hỗ trợ của chính quyền chúa Nguyễn, mối quan hệ 

giữa thiền sư Nguyên Thiều, dòng thiền Lâm Tế (từ Trung Hoa) với 

các thiền sư thuộc các dòng thiền, thiền phái khác luôn có sự gắn kết 

chặt chẽ. Đồng thời, không thể phủ nhận vai trò quan trọng của thiền 

sư Nguyên Thiều và dòng thiền Lâm Tế đối với sự hình thành các 

thiền phái “nội sinh” (Lâm Tế Chúc Thành, Lâm Tế Liễu Quán) thời 

kỳ này. 

3.5. Chính quyền chúa Nguyễn luôn cho thấy sự chủ động khi lựa 

chọn chủ động dựa vào Phật giáo Trung Hoa để chấn hưng Phật giáo 

Đàng Trong. Song, sau một thời gian du nhập Phật giáo Trung Hoa, 

chính quyền sớm nhận ra nhu cầu Việt hoá đối với Phật giáo, từ đó tạo 

điều kiện cho các thiền phái nội sinh phát triển. Mặt khác, để đáp ứng 

các mong cầu của chính quyền và người dân, các thiền phái Lâm Tế 

Chúc Thánh, Lâm Tế Liễu Quán đã không ngừng phát huy tinh thần 

nhập thế, hộ quốc an dân tích cực của truyền thống thiền tông Việt 

Nam ở Đàng Trong. Đồng thời, tiến hành cải đổi nghi lễ theo hướng 

ngày càng gần gũi với văn hoá Việt Nam, thâm nhập sâu hơn vào 

trong đời sống Phật giáo ở Đàng Trong, khiến cho các thiền phái này 

nhanh chóng có được sự phát triển và chỗ đứng vững vàng trong đời 

sống Phật giáo Đàng Trong thế kỷ XVII – XVIII.  



38                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

3.6. Từ thời Lê sơ trở về trước, Phật giáo đã theo lưu dân Việt vào 

vùng đất Đàng Trong, và đến thời Nguyễn Hoàng Phật giáo bắt đầu có 

những khởi sắc. Tuy nhiên, phải đợi đến khi nội chiến kết thúc, cuối 

thế kỷ XVII – XVIII. Khi có sự du nhập của các dòng thiền Trung 

Hoa thì Phật giáo Đàng Trong mới thực sự chuyển biến rõ nét. Trong 

bối cảnh phân cát Đàng Trong – Đàng Ngoài, nhà Lê ở Đàng Ngoài 

tiếp tục đề cao tư tưởng Nho giáo, trong khi ở Đàng Trong chúa 

Nguyễn đề cao Phật giáo như một kế sách lâu dài trong trị nước an 

dân. Điều này đã tạo ra sự khác biệt giữa đời sống Phật giáo Đàng 

Trong so với Phật giáo Đàng Ngoài. Sự hiện diện của năm dòng, phái 

thiền Phật giáo (một số tiếp tục truyền thừa cho đến ngày nay) là một 

minh chứng rõ ràng dù không thấy có “chính sách”cụ thể. Bài viết 

này, ngoài việc cung cấp các kiến thức ở góc độ lịch sử, cũng góp 

phần lý giải một số vấn đề của Phật giáo đương đại liên quan đến sự 

hiện diện của các thiền phái nội sinh này ở khu vực Trung, Nam bộ 

hiện nay./. 
 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Dương Văn An (2009), Ô Châu Cận lục, Nguyễn Khắc Thuần (dịch, hiệu 

đính, chú giải), Nxb. Giáo dục, Hà Nội. 

2. Thích Hải Ấn, Hà Xuân Liêm (2001), Lịch sử Phật giáo xứ Huế, Nxb. 

TP. Hồ Chí Minh. 

3. Thích Đồng Bổn, Chu Văn Tuấn (2021), Thiền phái Lâm tế Chúc Thánh 

lịch sử hình thành và phát triển, Nxb. Hồng Đức, TP. Hồ Chí Minh. 

4. Nguyễn Hiền Đức (1995), “Lịch sử Phật giáo Đàng Trong”, Nxb. Thành 

phố Hồ Chí Minh. 

5. Trần Xuân Hiệp (2013), “Sự du nhập và phát triển Phật giáo Đàng Trong 

thế kỷ XVII – XVIII: Nhìn từ phương diện tiếp xúc văn hoá” của UED 

Journal of Social Sciences, Humanities and Education, Vol.3, No.1 

(2013);  

6. Thích Thọ Lạc, Nguyễn Hồng Dương (2021), Phật giáo và Phật giáo 

Việt Nam, Nxb. Công an Nhân dân, Hà Nội. 

7. Nguyễn Lang (2000) Việt Nam Phật giáo sử luận, Tập I, II, III, Nxb Văn 

học, Hà Nội. 

8. Trần Hồng Liên, Nguyễn Quảng Tuân, Huỳnh Lứa (1994), Những ngôi 

chùa ở Nam Bộ, Nxb. TP. Hồ Chí Minh. 

9. Trần Hồng Liên (2000), Phật giáo trong cộng đồng người Việt ở Nam 

Bộ-Việt Nam (từ thế kỷ XVII đến 1975), Nxb. Khoa học Xã hội, Hà Nội. 

10. Nguyễn Công Lý (Chủ biên, 2022). Văn học Phật giáo thời Lê - Nguyễn, 

Nxb Khoa học Xã hội, TP. Hồ Chí Minh. 



Trương Thúy Trinh. Chính quyền chúa Nguyễn với sự hình thành,...          39 

 

11. Thích Không Nhiên (2024). “Phát hiện bức hoành Sắc tứ Viên Thông 

am” do Quốc chúa Nguyễn Phúc Chu ban tặng chùa Viên Thông năm 

1697, Kỷ yếu hội thảo “Thiền phái Liễu Quán lịch sử hình thành và phát 

triển”, Huế, 2024, tr.105-114. 

12. Quốc sử Quán triều Nguyễn (1977), Đại Nam nhất thống chí, Tập 1-5, 

Nxb. Thuận Hóa, Huế. 

13. Quốc sử Quán triều Nguyễn (2004), Đại Nam thực thục, T1, Quốc sử 

quán Triều Nguyễn,  Nxb. Giáo Dục, Hà Nội.  

14. Thích Đại Sán (1969), Hải Ngoại kỷ sự, Viện Đại học Huế và UB Phiên 

dịch Sử liệu Việt Nam.  

15. Nguyễn Hữu Sử (2013), “Vai trò của tăng sĩ Trung Hoa hoằng pháp tại 

Việt Nam thế kỷ XVII- XVIII”, Nghiên cứu Tôn giáo, Số 4, 2013. 

16. Lê Quốc Thọ, Nguyễn Phước Bảo Đàn (2021), “Di sản mộc bản Phật 

giáo Quảng Nam giá trị, định hướng bảo tồn và phát huy”, trong Thiền 

phái Lâm tế Chúc Thánh lịch sử hình thành và phát triển, Nxb. Hồng 

Đức, TP. Hồ Chí Minh. 

17. Nguyễn Ngọc Thơ (2018), Người Hoa, người Minh Hương với văn hóa 

Hội An, Nxb.Văn hóa Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. 

18. Trương Thúy Trinh (2020), “Chính quyền chúa Nguyễn với các ngôi 

chùa Sắc tứ ở Đàng Trong (giai đoạn 1558 – 1777)”, Nghiên cứu Tôn 

giáo, Số 11 (203), 2020, tr. 113-127. 

19. Trương Thuý Trinh (2022), “Tình hình kinh sách Phật giáo Đàng Trong 

thời chúa Nguyễn (bước đầu khảo cứu hệ thống mộc bản, kinh sách một 

số khu vực Đàng Trong thế kỷ XVII-XVIII)”, Khoa học Xã hội Việt Nam, 

Số 11, tr. 13-24. 

20. Trương Thuý Trinh (2023), “Chính quyền chúa Nguyễn với tăng nhân 

Trung Hoa ở Đàng Trong thế kỷ XVII – XVIII: Một số tăng nhân tiêu 

biểu”, Nghiên cứu Tôn giáo, Số 12 (238), tr. 41-44. 

21. Trương Thuý Trinh (2024), “Thiền sư Liễu Quán với đời sống Phật giáo 

Đàng Trong thế kỷ XVII – XVIII”, Nghiên cứu Lịch sử, Số 7 (579), tr. 21-

28. 

22. Lê Bá Vương (2020), “Chính sách tôn giáo của chính quyền chúa 

Nguyễn ở Đàng Trong (Thế kỷ XVII-XVIII)”, Luận án Tiến sĩ, Trường 

ĐH Sư phạm TP. Hồ Chí Minh. 

23. Nguyễn Đắc Xuân (2017). Thiền Lâm chùa lịch sử, thiền viện đầu tiên 

lớn nhất ở xứ Đàng Trong, Nxb Thuận Hóa, Huế.  

 

 

 

 

 

 

https://vjol.info.vn/index.php/khxhvn/article/view/76168
https://vjol.info.vn/index.php/khxhvn/article/view/76168
https://vjol.info.vn/index.php/khxhvn/article/view/76168


40                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

 

Abstract 

 

 

THE NGUYỄN LORDS’ GOVERNMENT AND THE 

FORMATION AND DEVELOPMENT OF ZEN SCHOOLS IN 

ĐÀNG TRONG (17TH - 18TH CENTURIES) 

Truong Thuy Trinh 

Institute for Religious Studies, VASS 

Buddhism was introduced into Đàng Trong (Southern Vietnam) by 

migrants as early as the Lê dynasty, but it only began to flourish 

during the Nguyễn Lords. From early on, the Nguyễn Lords regarded 

policies toward Buddhism as a long-term strategy in their governance. 

Despite a complex political context, with the support of the Nguyễn 

government, many Zen schools were established and developed. This 

article outlines the formation and development of five Zen schools in 

Đàng Trong, namely: Trúc Lâm Yên Tử, Lâm Tế, Tào Động, Lâm Tế 

Chúc Thánh, and Lâm Tế Liễu Quán. Using perspectives from history, 

religious studies, and political science, the paper clarifies the 

relationship between the Nguyễn Lords’ administration and the Zen 

schools in Đàng Trong during the 17th and 18th centuries. At the same 

time, it contributes to a more in-depth understanding of the Nguyễn 

Lords’ Buddhist policies during this period. 

Keywords: Mahayana Buddhism, Zen schools, Đàng Trong, 

Nguyễn Lords, 17th-18th centuries. 

 


