
58                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

HOÀNG THỊ LAN 

 

 

 
MỘT SỐ CHUYỂN BIẾN TRONG ĐỜI SỐNG TÍN NGƯỠNG  

CỦA CÁC DÂN TỘC THIỂU SỐ Ở VIỆT NAM HIỆN NAY 

Tóm tắt: Các cộng đồng dân tộc thiểu số ở Việt Nam có đời 

sống tín ngưỡng vô cùng phong phú. Về cơ bản, đa số các cộng 

đồng này đều có truyền thống tín ngưỡng đa thần. Những thập 

niên gần đây, do sự tác động của nhiều yếu tố, đời sống tín 

ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở Việt Nam có sự chuyển biến 

lớn cả trong niềm tin và thực hành tín ngưỡng truyền thống. Bài 

viết khái quát các loại hình tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số 

và một số chuyển biến trong niềm tin và thực hành tín ngưỡng 

truyền thống của các tộc người trên ba biểu hiện cơ bản: Phai 

nhạt niềm tin và thực hành tín ngưỡng truyền thống; tiếp biến 

yếu tố tín ngưỡng ngoại lai và sự biến động những người hành 

nghề tín ngưỡng truyền thống. 

Từ khóa: Tín ngưỡng, biến đổi đời sống tín ngưỡng, dân tộc 

thiểu số, Việt Nam 

Dẫn nhập 

Nghiên cứu về đời sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở Việt 

Nam đã có một số công trình chuyên biệt của các nhà nghiên cứu. 

Nguyễn Thị Yên trong Tín ngưỡng dân gian Tày, Nùng [Nguyễn Thị 

Yên, 2009] đã đề cập đến một số hình thức tín ngưỡng của người Tày, 

Nùng; những biến đổi của văn hoá tín ngưỡng, hiện trạng đời sống 

sinh hoạt văn hoá tín ngưỡng và vai trò của tín ngưỡng trong đời sống 

của người Tày, Nùng hiện nay. Nguyễn Văn Minh trong Tôn giáo tín 

ngưỡng của người Ve ở Việt Nam [Nguyễn Văn Minh, 2009] đã đề cập 

đến các hình thức tín ngưỡng, nghi lễ, tập quán, phong tục của người 

Ve ở Việt Nam qua các hoạt động nghi lễ như đâm trâu, thần phán… 

Vương Duy Quang trong cuốn Văn hóa tâm linh của người HMông ở 

Việt Nam - truyền thống và hiện đại [Vương Duy Quang, 2005] đã đề 

 
 Viện Dân tộc và Tôn giáo, Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh. 

Ngày nhận bài: 01/11/2024; Ngày biên tập: 25/11/2024; Duyệt đăng: 12/2/2025. 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              59 

cập đến những sinh hoạt văn hóa tâm linh truyền thống của người 

Hmông ở Việt Nam; những biến đổi trong văn hóa tâm linh của người 

HMông ở Việt Nam hiện nay và chỉ ra những vấn đề đặt ra cần phải 

quan tâm giải quyết trong đời sống tín ngưỡng của người Hmông. Tác 

giả Nguyễn Thị Kim Vân trong Tín ngưỡng và tôn giáo của dân tộc 

Bahna, Jrai [Nguyễn Thị Kim Vân, 2013], đã đề cập đến các hình 

thức tín ngưỡng cổ truyền của dân tộc Ba na và dân tộc Gia rai; những 

biến đổi trong đời sống tín ngưỡng của hai dân tộc này dưới tác động 

của Công giáo và đạo Tin Lành. Trong cuốn Đời sống tôn giáo, tín 

ngưỡng vùng dân tộc thiểu số ở Việt Nam hiện nay [Hoàng Thị Lan 

chủ biên, 2021] đã đề cập đến một số loại hình tín ngưỡng của các dân 

tộc thiểu số ở Việt Nam và những biến đổi trong niềm tin, thực hành 

tín ngưỡng ở một số tộc người thiểu số hiện nay. Trần Văn Bính và 

các tác giả trong ba công trình gồm: Văn hóa các dân tộc Tây Bắc: 

Thực trạng và những vấn đề đặt ra; Văn hóa các dân tộc Tây Nguyên: 

Thực trạng và những vấn đề đặt ra; Văn hóa các dân tộc Tây Nam 

Bộ: Thực trạng và những vấn đề đặt ra [Trần Văn Bính chủ biên, 

2004] đã đề cập đến một số tín ngưỡng, phong tục tập quán của các 

dân tộc thiểu số ở các khu vực nói trên; đồng thời đề xuất những quan 

điểm, giải pháp nhằm bảo tồn các giá trị văn hóa tín ngưỡng của đồng 

bào các dân tộc thiểu số ở Việt Nam. Phạm Đăng Hiển và Nguyễn Văn 

Minh trong công trình Biến đổi tín ngưỡng, tôn giáo và những tác 

động của nó tới đời sống của người Dao tỉnh Hà Giang [Phạm Đăng 

Hiển, Nguyễn Văn Minh, 2007] đã đề cập đến một số tín ngưỡng của 

người Dao, những biến đổi và tác động của những biến đổi đó đối với 

đời sống xã hội của người Dao. Tác giả Lê Văn Lợi trong công trình 

Bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa tín ngưỡng của đồng bào các dân 

tộc thiểu số ở khu vực miền núi phía Bắc nước ta hiện nay [Lê Văn 

Lợi, 2017] đã đề cập đến các hình thức tín ngưỡng và giá trị văn hóa 

tín ngưỡng của đồng bào các dân tộc thiểu số ở miền núi phía Bắc; 

đánh giá thực trạng công tác bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa tín 

ngưỡng của đồng bào các dân tộc thiểu số trong thời gian qua. Nguyễn 

Ngọc Mai trong nghiên cứu Biến đổi tôn giáo truyền thống trong phát 

triển bền vững ở Việt Nam [Nguyễn Ngọc Mai, 2018] đã đề cập đến 

những biến đổi trong sinh hoạt tín ngưỡng và tác động của nó đến phát 

triển bền vững ở Việt Nam hiện nay. 

Riêng nhóm nghiên cứu tín ngưỡng vòng đời người có các công 

trình chuyên khảo như: Nghi lễ vòng đời của người Chăm Ahiêr ở 



60                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

Ninh Thuận [Phan Quốc Anh, 2006] đã đề cập đến những kiêng kỵ và 

nghi lễ theo suốt vòng đời của người Chăm theo đạo Bàlamôn ở Ninh 

Thuận, theo các giai đoạn: sinh nở, trưởng thành, giai đoạn tang ma; 

đồng thời, đề xuất những định hướng và giải pháp bảo tồn, phát huy 

giá trị văn hóa Chăm qua các nghi lễ vòng đời. Tác giả Nguyễn Thị 

Song Hà trong cuốn Nghi lễ trong chu kỳ đời người của người Mường 

ở Hòa Bình [Nguyễn Thị Song Hà, 2011] đã đề cập đến các nghi lễ 

trong hôn nhân, sinh đẻ, nuôi dạy con cái và trong tang ma của người 

Mường; đồng thời đề cập đến một số biến đổi trong các nghi lễ đó 

hiện nay và chỉ ra nguyên nhân của sự biến đổi đó. Tác giả Nguyễn 

Xuân Phước trong Nghi lễ đời người của người Jrai Tbuăn [Nguyễn 

Xuân Phước, 2011] đã đề cập đến những kiêng kỵ và nghi lễ của 

người Jrai Tbuăn trong các giai đoạn sinh nở, trưởng thành, tang ma; 

chỉ ra những giá trị văn hóa và ảnh hưởng của những giá trị đó trong 

đời sống của người dân và đề xuất các giải pháp để bảo tồn những giá 

trị văn hóa đó.  

Bên cạnh các công trình chuyên biệt nêu trên, thời gian qua, có khá 

nhiều các bài viết trên các tạp chí đã đề cập đến một hoặc một số hình 

thức tín ngưỡng của một số dân tộc cũng như vai trò/tác động của 

chúng đối với đời sống xã hội của các dân tộc thiểu số.  

Trên cơ sở kế thừa các công trình đã có, bài viết phân tích, đánh giá 

các loại hình tín ngưỡng và chỉ ra một số chuyển biến trong đời sống 

tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở Việt Nam hiện nay. 

1. Khái quát về tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở Việt Nam 

Việt Nam là quốc gia đa tộc người. Theo số liệu tổng điều tra dân số 

và nhà ở năm 2019, dân số của Việt Nam là 96.208.984 người. Ở Việt 

Nam có 54 tộc người, trong đó, dân tộc Kinh (dân tộc đa số) có 82,1 

triệu người (chiếm 85,3% tổng dân số cả nước), 53 dân tộc thiểu số 

(dân tộc ít người) có 14,1 triệu người, (chiếm 14,7% tổng dân số cả 

nước) [Ủy Ban Dân tộc –Tổng cục thống kê, 2019: 53]. Đa số các dân 

tộc thiểu số ở Việt Nam cư trú ở khu vực miền núi, vùng sâu vùng xa 

suốt dọc biên giới phía Bắc và phía Tây của đất nước. Các dân tộc thiểu 

số ở Việt Nam về cơ bản đều có truyền thống tin và thực hành niềm tin 

tín ngưỡng đa thần (trừ một số nhóm  theo Islam giáo, Công giáo và 

đạo Tin Lành từ lâu trong lịch sử). Những thập niên gần đây, do sự tác 

động của nhiều yếu tố, đời sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở 

Việt Nam có nhiều chuyển biến lớn cả trong niềm tin và thực hành. 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              61 

Khu vực miền núi phía Bắc và khu vực Bắc Trung bộ có hơn 30 

dân tộc thiểu số cư trú tập trung ổn định. Các dân tộc thiểu số có dân 

số đông ở khu vực này gồm: Hmông, Thái, Tày, Nùng, Mường, Dao. 

Nhìn chung, các dân tộc này có hệ thống tín ngưỡng khá phong phú, 

với các loại hình như: thờ cúng tổ tiên (trong các tộc người Hmông, 

Mường, Dao, Tày, Nùng, Thái,…); thờ thần bản mường (người 

Mường thờ Tản Viên Sơn Thánh, Quốc mẫu Vua Bà; người Thái thờ 

ma (phi) bản mường; người Tày thờ Cốc bản, Phan Phia Tiên, Mường 

Pha Hán, Tiên chúa Ngọc Cần,…); thờ thần rừng, thần đất, thần sông 

suối (rất phổ biến trong hầu hết các tộc người ở khu vực này) và hệ 

thống nghi lễ liên quan đến sản xuất nông nghiệp và vòng đời với rất 

nhiều yếu tố đặc sắc. 

Khu vực Tây Nguyên hiện là địa bàn cư trú của 49 dân tộc, trong 

đó các dân tộc thiểu số có dân số đông gồm Ba na, Gia rai, Ê đê, đây 

là những tộc người có lịch sử tồn tại và phát triển lâu đời ở khu vực. 

Đặc trưng tín ngưỡng khá phổ biến của các tộc người này là có những 

quan niệm hết sức hồn nhiên, thô sơ về hệ thống thần linh với tín 

ngưỡng thờ “Yang” (thần). Người dân Tây Nguyên tôn thờ nhiều vị 

thần/Yang khác nhau như: thần sáng tạo (dân tộc Ba na, Brâu, Cơ ho, 

Ê đê,…); thần sấm, sét, thần mặt trời (dân tộc Ba na, Xơ đăng, 

Brâu,…); các vị thần rừng, thần núi, thần nước, thần sông, thần nhà, 

thần cửa, thần chiêng, ché,… Cùng với sự đa dạng của hệ thống thần 

linh, các tộc người ở Tây Nguyên còn có rất nhiều nghi lễ tín ngưỡng 

liên quan đến mùa vụ sản xuất (theo suốt vòng đời cây lúa) và nghi lễ 

liên quan đến vòng đời người, trong đó nổi bật nhất là nghi lễ ăn lúa 

mới và nghi lễ bỏ mả. 

Khu vực Nam Trung bộ hiện là nơi tập trung của các dân tộc thiểu số 

như Chăm, Raglay, Ê đê, Ba na, Cơ tu, Hrê,... Đời sống tín ngưỡng của 

các dân tộc này có nhiều đặc điểm giống với các dân tộc thiểu số ở khu 

vực Tây Nguyên. Riêng người Chăm hình thành bốn nhóm cộng đồng 

theo các tôn giáo, tín ngưỡng khác nhau gồm: nhóm theo truyền thống 

Bàlamôn, nhóm theo truyền thống Bàni (Islam giáo cũ), nhóm theo 

Islam giáo mới, và một bộ phận người Chăm không theo tôn giáo, chỉ 

tin và thực hành các tín ngưỡng dân gian truyền thống (còn gọi là Chăm 

Hroi). Trừ các nhóm người Chăm theo Islam giáo, chỉ tôn thờ Thượng 

đế, các nhóm người Chăm còn lại có đời sống tín ngưỡng phong phú 

với rất nhiều vị thần được thờ phụng như: Brahma, Vishu, Shiva (các vị 

thần của Bàlamôn giáo); mẹ xứ sở Po Inư Nagar; các vị anh hùng dân 



62                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

tộc như Po Klong Garai, Po Romé; các vị thần tự nhiên: Pô Yang patan 

(thần sét), Pô Yang chơt (thần núi), Pô Yangla (thần nước), Pô Yang Sri 

(thần lúa) và thực hành tín ngưỡng thờ phụng tổ tiên. 

Khu vực Nam bộ hiện cũng là địa bàn cư trú của nhiều dân tộc thiểu 

số như như: Hoa, Khmer, Xtiêng, Chăm và một số ít người Tày, Nùng, 

Mnông, Chơ ro, Mạ. Các tộc người như Mnông, Xtiêng, Chơ ro có các 

hình thức tín ngưỡng giống như các nhóm tộc người này ở khu vực Tây 

Nguyên và Nam Trường Sơn. Các tộc người Tày, Nùng có đời sống tín 

ngưỡng giống như người Tày, Nùng ở miền núi phía Bắc. Người Chăm 

ở khu vực này đa phần theo Islam giáo, có một nhóm nhỏ người Chăm 

ở khu vực Đông Nam bộ theo Bàlamôn giáo. Người Hoa và người 

Khmer ngoài tin theo Phật giáo còn thực hành nhiều sinh hoạt tín 

ngưỡng như thờ cúng tổ tiên, thờ các vị thần. Người Hoa thờ các vị 

Thánh Mẫu Thiên Hậu, Ngọc Hoàng, Táo Quân, Ông Bổn, Thổ Địa. 

Người Khmer có các vị thần như Brahma, Vishnu, Shiva (các vị thần 

của Bàlamôn giáo), Preah Chan (thần Mặt trăng), Preah Akki (thần 

Lửa), Preah Thorani (Mẹ Trái đất), Preah Kong Kea (thần Nước), Preah 

Vayu (thần Gió), và Neaktà (vị thần bảo hộ con người và phum sóc),…  

Nhìn chung, đời sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số ở Việt 

Nam rất phong phú, đa dạng. Các loại hình tín ngưỡng của các cộng 

đồng thiểu số đã góp phần tạo nên những sắc thái văn hóa độc đáo của 

mỗi tộc người, đồng thời góp phần tạo nên sự đa dạng trong bản sắc 

văn hóa Việt Nam. 

2. Chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu 

số hiện nay 

Những thập niên gần đây, do sự tác động của nhiều yếu tố, đời sống 

tín ngưỡng, phong tục, tập quán, lễ hội truyền thống của đồng bào các 

dân tộc thiểu số đang có những chuyển biến lớn trên nhiều mặt. Một số 

nhóm tộc người thiểu số đã từ bỏ niềm tin tín ngưỡng đa thần để tin 

theo các tôn giáo độc thần (Công giáo, đạo Tin Lành, Islam giáo). Do 

sự chi phối bởi những quy định của tôn giáo, đa phần các cộng đồng 

dân tộc chuyển đổi niềm tin nói trên, từ bỏ hoàn toàn những sinh hoạt 

tín ngưỡng, phong tục, tập quán truyền thống, gây đứt gãy giá trị văn 

hoá truyền thống của tộc người. Bên cạnh đó, một số nhóm người dân 

tộc thiểu số mặc dù đã tin theo tôn giáo (Phật giáo, đạo Cao Đài) nhưng 

vẫn giữ niềm tin và tham gia thực hành, ở những mức độ nhất định, 

những sinh hoạt tín ngưỡng truyền thống, tuy nhiên niềm tin và thực 

hành tín ngưỡng truyền thống của những nhóm cộng đồng này cũng đã 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              63 

ít nhiều phai nhạt. Còn những nhóm dân tộc thiểu số không theo tôn 

giáo thì về cơ bản vẫn duy trì những sinh hoạt tín ngưỡng truyền thống, 

nhưng cũng đã có nhiều biến đổi cả về niềm tin và thực hành các nghi 

lễ tín ngưỡng. Chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng của các dân tộc 

thiểu số được thể hiện rõ nét qua những biểu hiện cơ bản sau: 

2.1. Phai nhạt niềm tin và thực hành tín ngưỡng truyền thống 

Trong bối cảnh xã hội mới, sự suy giảm niềm tin và thực hành tín 

ngưỡng truyền thống đang diễn ra ở hầu hết các tộc người thiểu số ở 

Việt Nam. Một số nghiên cứu gần đây cho thấy, niềm tin của các dân 

tộc thiểu số vào các vị thần linh truyền thống đã có sự sụt giảm đáng 

kể [Nguyễn Ngọc Mai, 2018; Hoàng Thị Lan, 2021: 157-188]. Phần 

lớn người dân các tộc người thiểu số hiện nay đều ít còn giữ niềm tin 

vào sự linh thiêng của các vị thần tự nhiên như thần rừng, thần núi, 

thần sông, thần cây,… Ở một số cộng đồng dân tộc thiểu số, có những 

vị thần trong truyền thống hiện nay chỉ còn lại trong kí ức mơ hồ của 

những người lớn tuổi.  

Theo kết quả khảo sát của Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí 

Minh thực hiện từ năm 2018-2020, với 850 phiếu khảo sát trong các 

cộng đồng dân tộc thiểu số còn giữ niềm tin và thực hành tín ngưỡng 

truyền thống ở miền núi phía Bắc, Bắc Trung bộ, Tây Nguyên, Nam 

Trung bộ, Đông Nam bộ và Tây Nam bộ, kết quả thu được cho thấy: 

Hiện có 13,41 % số người được hỏi không tin vào sự phù trợ của tổ 

tiên (ma nhà), thủy tổ dân tộc; 27,76 % không tin vào sự phù trợ của 

các vị thần có công với dân tộc; 34,59 % không tin có thần bản 

mường, phum, sóc; 34,59 % không tin có các thần núi, thần rừng, thần 

sông; 48,59% không tin vào các vật linh thiêng khác [Học viện Chính 

trị quốc gia Hồ Chí Minh, 2020: 11]. 

Từ sự suy giảm niềm tin dẫn đến việc thực hành tín ngưỡng cũng có 

sự suy giảm lớn. Nhiều nghi lễ của các tộc người đang có chiều hướng 

được rút ngắn thời gian thực hành nghi lễ; một số nghi lễ bị bỏ qua, dần 

bị lãng quên và biến mất. Ở khu vực miền núi phía Bắc, các nghi lễ 

cúng ma, cúng thần rừng, thần sông, thần núi, thần cây,… đã không còn 

tồn tại ở một số bản làng. Khi ốm đau, bệnh tật hay khi sinh nở, đa phần 

người dân các tộc người thiểu số (trừ một số khu vực hẻo lánh) đã tìm 

đến các cơ sở y tế thay vì cầu cúng thần linh, gọi vía, cúng ma. Then 

chữa bệnh (nghi lễ tín ngưỡng phổ biến của người Tày), cúng gọi vía, 

gọi hồn khi đau ốm (khá phổ biến trong truyền thống của các dân tộc 



64                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

Thái, Mường, Hmông) hiện nay chỉ còn được thực hiện bởi rất ít người 

dân ở khu vực vùng sâu, vùng xa. Số liệu khảo sát cho thấy, hiện nay 

khi ốm đau, chỉ có 21.34% người cầu cúng ma nhà, tổ tiên và 1.,98% 

cầu xin thần bản mường và 8.3% cầu xin các vị thần khác phù hộ [Học 

viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh, 2020: 253-254].  

Ở khu vực Trường Sơn - Tây Nguyên, niềm tin và thực hành các 

nghi lễ tín ngưỡng thờ cúng các Yang theo truyền thống gần như đã 

biến mất trong các buôn làng theo đạo Tin Lành và Công giáo. Ở các 

các buôn làng không theo tôn giáo, do điều kiện sống và không gian 

sinh tồn có nhiều thay đổi nên niềm tin và sự thực hành tín ngưỡng 

thờ cúng các vị thần tự nhiên như: thần rừng, thần cây, thần sông, thần 

nước,... cũng dần phai nhạt. Cây Nêu, từ chỗ là biểu tượng thiêng 

liêng của thần linh, nơi thông quan giữa trời và đất trong truyền thống, 

giờ chỉ mang ý nghĩa như vật trang trí cho các lễ hội. Các vị thần tự 

nhiên phù trợ cho mùa màng trong truyền thống như: thần sấm, thần 

nước,… cũng không còn nhiều ý nghĩa. Do đó, nhiều nghi lễ trong sản 

xuất nông nghiệp (cúng bến nước, ăn lúa mới, cúng máng nước…) 

dần bị lãng quên, thậm chí biến mất ở nhiều nơi, hoặc còn được thực 

hiện ở một số địa phương nhưng đã bị tước bỏ nhiều công đoạn và chủ 

yếu được thực hành như một hình thức sinh hoạt văn hóa truyền thống 

hơn là mang ý nghĩa tín ngưỡng. Khảo sát tại khu vực Tây Nguyên 

cho thấy, chỉ có 8.27% số người dân tộc thiểu số được hỏi tin rằng các 

vị thần núi, thần rừng, thần sông không có thể phù hộ hay trừng phạt 

[Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh, 2020: 283].  

Ở khu vực Nam Trung bộ, nghi lễ tín ngưỡng của các dân tộc cũng 

có xu hướng giảm dần về số lượng lễ thức, quy mô tổ chức và thời 

gian thực hành. Nhiều vị thần trong truyền thống, đặc biệt là các vị 

thần tự nhiên như: thần giữ rừng trầm, rừng quế, thần tháp,… cũng đã 

dần bị lãng quên, thậm chí biến mất, một số vị thần trước đây khá phổ 

biến trong cộng đồng nhưng ngày nay không còn được nhắc đến. Một 

số nghi lễ tín ngưỡng nông nghiệp, nghi lễ vòng đời người vốn rất phổ 

biến trong truyền thống của người Chăm hiện nay đã không còn tồn 

tại. Nghi lễ bỏ mả của một số tộc người như Raglay, Ba na, Ê đê, Cơ 

tu cũng đang được giản lược hơn về lễ vật, nghi thức thực hành và rút 

ngắn hơn về thời gian tổ chức.  

Ở khu vực Nam bộ, các tín ngưỡng liên quan đến sản xuất nông 

nghiệp của người Khmer đã bị mai một khá nhiều, một số nghi lễ tín 

ngưỡng đã gần như biến mất (cầu mưa), một số nghi lễ tuy còn được 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              65 

thực hiện nhưng chỉ mang tính hình thức (xuống đồng), một số nghi lễ 

tín ngưỡng truyền thống tuy vẫn được duy trì nhưng tần suất thực 

hành cũng  thưa dần. 

Xu hướng suy giảm niềm tin và thực hành tín ngưỡng thể hiện rõ 

nét nhất trong tín ngưỡng vòng đời người, nhất là các nghi lễ cưới hỏi 

và tang ma của các dân tộc thiểu số. Trong nhiều vùng dân tộc thiểu số 

theo tôn giáo (Công giáo, đạo Tin Lành,  Islam giáo) các nghi lễ cưới 

hỏi, tang ma được thực hiện hoàn toàn theo nghi lễ tôn giáo. Ở khu 

vực người dân còn giữ tín ngưỡng truyền thống, các nghi lễ tín 

ngưỡng vòng đời người cũng được tổ chức ngày càng đơn giản, gọn 

nhẹ hơn. Với người Thái, tang ma chỉ còn diễn ra trong một đêm thay 

vì ba đêm như truyền thống; với người Hmông, thời gian tổ chức đám 

tang chỉ còn từ hai đến ba ngày thay vì sáu đến bảy ngày, các nghi lễ 

treo xác chết trên vách nhà, bón cơm cho người chết… hầu như đã 

được bãi bỏ (chỉ còn được duy trì trong rất ít đám tang ở khu vực vùng 

sâu, vùng xa); tang lễ của người Mường cũng chỉ còn tổ chức từ một 

đến hai ngày thay vì năm đến bảy ngày như truyền thống.... Do đó, các 

bài mo, bài cúng trong nghi lễ tang ma của các dân tộc này cũng được 

giản lược rất nhiều. Ví dụ, trong người Mường, áng mo Kiện (áng mo 

mang đậm bản sắc và mật mã tộc ngươi) hiện đã không còn được duy 

trì [xem: Nguyễn Ngọc Mai: 2018]. 

Ở khu vực Tây Nguyên, hiện nay các nghi lễ đặt tên, cầu sức 

khoẻ,… dường như rất ít được quan tâm, các nghi lễ cưới hỏi, tang 

ma, lễ bỏ mả,… được tổ chức ngày càng đơn giản hơn. Hiện nay, do 

sống đan xen với người Kinh nên các nghi lễ và cách thức tổ chức 

cưới hỏi, tang ma của các dân tộc thiểu số ở khu vực này tiếp thu khá 

nhiều các nghi lễ tín ngưỡng của người Kinh, các nghi lễ cúng tế thần 

linh chỉ còn được thực hiện với hình thức chiếu lệ.  

Trong các cộng đồng dân tộc thiểu số như Chăm (trừ nhóm theo 

Islam giáo), Khmer, Hoa, tuy các nghi lễ cưới hỏi, tang ma về cơ bản 

vẫn được thực hành theo nghi lễ truyền thống nhưng cũng đã rút ngắn 

hơn nhiều về thời gian và lược bỏ bớt một số khâu nhất định. Với 

người Khmer, cưới hỏi, tang ma hiện nay cơ bản vẫn có sự tham gia 

của sư tăng nhưng nghi lễ truyền thống đã được giản lược rất nhiều và 

sự hiện diện của sư tăng cũng thưa dần. Hiện nay, rất ít gia đình 

Khmer nhờ sư tăng chọn ngày tốt để tổ chức cưới hỏi, lễ cưới chủ yếu 

được tổ chức vào ngày cuối tuần để tiện cho công việc của gia đình và 

cộng đồng; một số nghi lễ trong đám cưới như: cắt tóc, rửa chân, động 



66                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

phòng, cắt và rắc hoa cau,… đã bị bỏ qua hoặc chỉ thực hiện một cách 

chiếu lệ. Trong nghi lễ tang ma của người Khmer hiện nay, sư tăng 

cũng chỉ tham gia đọc kinh, cầu nguyện một đêm thay vì ba đêm như 

trong truyền thống. [xem thêm: Hoàng Thị Lan, 2021, 178]. 

Bên cạnh đó, lễ hội tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số cũng đang 

chuyển biến theo xu hướng giảm phần nghi lễ, gia tăng phần hội và 

dần trở thành những sinh hoạt văn hóa của cộng đồng. Một số lễ hội 

tín ngưỡng của các tộc người đã bị mai một, gián đoạn một thời gian 

dài nay được chính quyền các cấp quan tâm phục hồi (lễ hội Cúng cây 

chè tổ, Cúng rừng của người Hmông, Dao; Cúng bản mường của 

người Thái; Nhảy lửa của người Pà Thẻn; Rước mẹ lúa, Cầu mưa của 

người Khơ mú, Cúng bến nước, Mừng lúa mới của một số dân tộc ở 

khu vực Tây Nguyên,…). Tuy nhiên, do nhiều nguyên nhân, các lễ hội 

truyền thống nói trên tuy được khôi phục nhưng các yếu tố tín ngưỡng 

rất nhạt nhòa, không thu hút được sự quan tâm của người dân [Hoàng 

Thị Lan,  2021: 157-179] 

2.2. Tiếp biến yếu tố tín ngưỡng ngoại lai 

Từ sau năm 1975, về cơ bản, các dân tộc thiểu số ở Việt Nam đã 

không còn những vùng cư trú riêng biệt. Quá trình cộng cư đan xen 

giữa các dân tộc đã tạo nên sự giao thoa, tiếp biến văn hóa giữa các 

tộc người, trong đó có sự tiếp biến niềm tin và thực hành tín ngưỡng. 

Ở những khu vực các dân tộc thiểu số sinh sống đan xen với nhau từ 

lâu đời, có sự tiếp biến, vay mượn lẫn nhau những sinh hoạt tín 

ngưỡng. Đặc biệt, ở nhiều khu vực thị trấn, thị tứ, nơi người dân tộc 

thiểu số sinh sống đan xen và có sự giao lưu nhiều với người Kinh thì 

nhiều hoạt động tín ngưỡng của người Kinh đã được tiếp biến vào đời 

sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số. Theo Nguyễn Ngọc Mai, 

nghi lễ Mạ hạ ngọ của người Khơmú, người Giáy ở khu vực miền núi 

phía Bắc đang dần nhập vào văn hoá, tín ngưỡng của người Thái; một 

số nghi lễ tín ngưỡng của các tộc người Tày, Nùng đang dần nhập vào 

văn hoá, tín ngưỡng của người Kinh. Bên cạnh đó, cũng có biểu hiện 

một số tín ngưỡng của người Kinh được tiếp biến, gia nhập vào tín 

ngưỡng của các dân tộc thiểu số như: tín ngưỡng thờ Mẫu được đưa 

vào miếu thờ thần Hoàng Dìn Thùng của các dân tộc Nùng, La chí, 

Dao, Phù lá ở Cốc Pài, tỉnh Hà Giang [Nguyễn Ngọc Mai, 2018]. 

Với các dân tộc thiểu số ở khu vực Tây Nguyên, ý niệm về tổ tiên 

khá mờ nhạt. Người dân Tây Nguyên quan niệm, sau khi thực hiện 

nghi lễ bỏ mả, người chết có thể tái sinh trong một kiếp sống khác và 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              67 

không còn liên hệ với người sống. Do đó, các tộc người Tây Nguyên 

không có tục thờ cúng tổ tiên và chăm sóc mộ phần. Tuy nhiên, hiện 

nay, một số nhóm người dân Tây Nguyên do sinh sống đan xen với 

người Kinh nên nhiều mộ phần của người dân tộc cũng được xây bằng 

xi măng cốt thép chắc chắn, trên mộ có gắn bia khắc tên người quá cố, 

có đặt bát hương để tiện hương khói chăm sóc mộ phần, nhà mồ được 

xây bằng gạch, được trang trí giống như khu mộ phần của người Kinh; 

ở một số nơi nghi lễ bỏ mả không còn được thực hiện, thay vào đó là 

việc chăm sóc mộ phần và thực hiện nghi lễ tảo mộ giống như người 

Kinh [Hoàng Thị Lan, 2021: 183-184]. 

Ở khu vực Nam Trung bộ, trong một số cộng đồng người Raglay, 

Cơ tu hiện nay, nghi lễ bỏ mả tuy vẫn còn được duy trì nhưng được 

coi như một dịp để người sống cầu an cho ông bà, tổ tiên hơn là cuộc 

chia tay vĩnh viễn của người sống với người chết như truyền thống. 

Bên cạnh đó, một số gia đình người Raglay (Ninh Thuận, Khánh 

Hoà) và một số ít người Ve (xã Đắk Pree, huyện Nam Giang, Quảng 

Nam) đã lập bàn thờ tổ tiên trong gia đình (các tộc người này vốn 

không có truyền thống thờ cúng tổ tiên) [Nguyễn Văn Minh, 2009: 

361-362]. 

 Các nghi lễ thờ cúng tổ tiên của dòng họ theo huyết thống dường 

như cũng được chú trọng hơn ở một số tộc người. Bên cạnh đó, một số 

nghi lễ tôn giáo cũng đang có xu hướng chuyển đổi theo ý nghĩa của 

tín ngưỡng dân gian. Lễ Ramưwan (diễn ra trước tháng chay của 

người Chăm Bàni) đã trở thành ngày lễ tảo mộ, tưởng nhớ tổ tiên; lễ 

hội Katê (của người Chăm theo Bàlamôn, nhằm tưởng nhớ, cầu xin 

các vị thần ban cho mưa thuận, gió hòa) cũng đang có xu hướng 

chuyển đổi thành ngày hội báo hiếu tổ tiên, ông bà. 

Ở khu vực Nam bộ, tín ngưỡng thờ thần tài của người Hoa hiện nay 

được một bộ phận lớn người Kinh (đặc biệt là những người kinh 

doanh, làm ăn, buôn bán) tin theo và thực hành; nhiều cơ sở tín 

ngưỡng thờ Thiên Hậu Thánh Mẫu, thờ Quan Công,... của người Hoa 

hiện đang thu hút được rất nhiều người Kinh, người Khmer thăm 

viếng và thành tâm cúng lễ. Theo truyền thống, người Khmer có tục 

gửi tro cốt tổ tiên tại các tháp trong khuôn viên vườn chùa và tổ chức 

cúng tổ tiên trong ngày lễ hội chung của cả cộng đồng (lễ Sen Dolta), 

nhưng hiện nay, một số người Khmer có điều kiện kinh tế đã xây cất 

mộ phần tổ tiên ngay trong khuôn viên vườn nhà, lập bàn thờ và cúng 

giỗ tổ tiên như người Kinh [Hoàng Thị Lan, 2021: 178]. 



68                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

Những biểu hiện nêu trên cho thấy, sự tiếp biến các giá trị tín 

ngưỡng ngoại lai một mặt sẽ giúp bổ sung, làm giàu giá trị văn hóa tín 

ngưỡng truyền thống của các dân tộc thiểu số, nhưng mặt khác cũng 

đang đặt ra nhiều vấn đề cần quan tâm trong công tác bảo tồn giá trị 

văn hóa tín ngưỡng truyền thống của các tộc người. 

2.3. Biến động số lượng những người hành nghề tín ngưỡng 

truyền thống 

Trong những thập niên gần đây, vì nhiều nguyên nhân, đội ngũ 

những người hành nghề tín ngưỡng truyền thống (các thầy mo, thầy 

cúng, thầy tào, thầy pụt,…) trong các dân tộc thiểu số có nhiều biến 

động lớn. Ở khu vực miền núi phía Bắc, sau một thời gian tương đối 

dài có sự sụt giảm đáng kể số lượng các thày mo, thày tào, những năm 

gần đây, với chủ trương của Đảng, Nhà nước về phục hồi văn hoá 

truyền thống của các dân tộc thiểu số, đội ngũ những người hành nghề 

tín ngưỡng truyền thống của nhiều tộc người đã dần được khôi phục. 

Nhiều người đã bỏ nghề mo nay hoạt động trở lại, nhiều người mặc dù 

chưa từng làm thày mo, thày cúng nhưng do gia đình có gốc làm mo, 

nay cũng gia nhập đội ngũ này để khôi phục nghề mo của gia đình. Vì 

thế, ở một số địa phương, số lượng các thày mo, thày tào, thày cúng, 

thày pụt đang có xu hướng dần gia tăng ở mức độ nhất định trong từng 

tộc người [Nguyễn Thị Yên, 2009: 180-182]. 

Ở khu vực Tây Nguyên, trong truyền thống, vai trò của đội ngũ 

thầy mo, thày cúng rất được đề cao. Nhưng do một thời gian dài với 

nhiều biến động lịch sử, đội ngũ thày mo, thày cúng ở Tây Nguyên 

cũng suy giảm rất nhiều. Hiện nay, đội ngũ này tuy chưa mất hẳn 

nhưng thường hoạt động ở trong những khu vực nhỏ và thường rất ít 

khi công khai mình là thầy mo, thầy cúng. Do đó, hiện có rất ít thầy 

mo, thầy cúng hoạt động công khai, mặc dù họ vẫn có vai trò ở những 

mức độ quan trọng nhất định trong cộng đồng. 

Ở khu vực Nam Trung bộ, theo truyền thống, hầu như buôn làng 

nào cũng đều có một vài thầy cúng chuyên nghiệp, nhất là trong cộng 

đồng người Chăm (theo thống kê của Trung tâm Nghiên cứu Văn hoá 

Chăm, người Chăm có 41 chức danh hoạt động tín ngưỡng chuyên 

nghiệp). Tuy nhiên, cũng giống như ở các khu vực khác, sự suy giảm 

niềm tin và thực hành tín ngưỡng truyền thống của các dân tộc thiểu 

số làm cho đội ngũ những người hoạt động tín ngưỡng chuyên nghiệp 

ở khu vực này cũng ngày càng giảm sút đáng kể, trong khi giới trẻ 

hiện nay không còn tha thiết với sự lựa chọn nghề nghiệp này. 



Hoàng Thị Lan. Một số chuyển biến trong đời sống tín ngưỡng...              69 

Kết luận 

Như vậy, nhìn một cách tổng thể, đời sống tín ngưỡng của các cộng 

đồng dân tộc thiểu số ở Việt Nam hiện nay đang có những chuyển biến 

lớn theo xu hướng phai nhạt, suy giảm dần niềm tin và thực hành, cùng 

với sự tiếp biến các yếu tố ngoại lai và sự suy giảm đội ngũ những 

người hành nghề tín ngưỡng chuyên nghiệp. Sự chuyển biến trong đời 

sống tín ngưỡng của các dân tộc thiểu số có mặt tích cực là đã loại bỏ 

dần những phong tục tập quán lạc hậu, gây cản trở sự phát triển của 

cộng đồng, nhưng mặt khác cũng đặt ra vấn đề về bảo tồn giá trị văn 

hóa truyền thống của các dân tộc. Những năm vừa qua, mặc dù được 

Nhà nước quan tâm phục hồi nhưng do đã bị gián đoạn một thời gian 

dài, do sự thay đổi lớn của môi trường sống cùng với cách thức khôi 

phục, bảo tồn chưa phù hợp nên nhiều nghi lễ, lễ hội tín ngưỡng tuy 

được phục hồi nhưng lại bị sai lệch so với truyền thống hoặc mất đi 

nhiều yếu tố đặc trưng, không thu hút được sự quan tâm của người dân. 

Do vậy, bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa tín ngưỡng truyền thống của 

các dân tộc thiểu số trong đa dạng văn hóa các dân tộc Việt Nam là yêu 

cầu lớn đang đặt ra cho hệ thống chính trị trong quá trình xây dựng và 

phát triển kinh tế - xã hội vùng dân tộc thiểu số ở Việt Nam hiện nay./. 
 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Phan Quốc Anh (2006), Nghi lễ vòng đời của người Chăm Ahiêr ở Ninh 
Thuận, Nxb. Văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

2. Trần Văn Bính (Chủ biên, 2004), Văn hóa các dân tộc Tây Bắc: Thực 
trạng và những vấn đề đặt ra, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội.  

3. Trần Văn Bính (Chủ biên, 2004), Văn hóa các dân tộc Tây Nguyên: Thực 
trạng và những vấn đề đặt ra, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội.  

4. Trần Văn Bính (Chủ biên, 2004), Văn hóa các dân tộc Tây Nam bộ: Thực 
trạng và những vấn đề đặt ra, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội.  

5. Nguyễn Thị Song Hà (2011), Nghi lễ trong chu kỳ đời người của người 
Mường ở Hòa Bình, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội. 

6. Phạm Đăng Hiển, Nguyễn Văn Minh (2007), Biến đổi tín ngưỡng, tôn 
giáo và những tác động của nó tới đời sống của người Dao tỉnh Hà 
Giang, Báo cáo tổng quan đề tài khoa học cấp Viện, Viện Dân tộc học 
(Viện Hàn lâm Khoa học xã hội Việt Nam), Hà Nội. 

7. Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh (2020), Những vấn đề mới 
trong tôn giáo, tín ngưỡng ở vùng dân tộc thiểu số nước ta hiện nay, 
Tổng hợp kết quả điều tra, khảo sát (phiếu nhân dân), Đề tài khoa học cấp 
Nhà nước, Mã số: CTDT.34.18/16-20, Hà Nội. 

8. Hoàng Thị Lan (Chủ biên, 2021), Đời sống tôn giáo, tín ngưỡng vùng 
dân tộc thiểu số ở Việt Nam hiện nay, Nxb. Lý luận chính trị, Hà Nội. 



70                                                         Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 - 2025 

9. Lê Văn Lợi (Chủ nhiệm, 2015), Bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa tín 
ngưỡng của đồng bào các dân tộc thiểu số ở khu vực miền núi phía Bắc 
nước ta hiện nay, Báo cáo tổng quan đề tài khoa học cấp Bộ, Học viện 
Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh, Hà Nội. 

10. Nguyễn Ngọc Mai (Chủ nhiệm, 2018), Biến đổi tôn giáo truyền thống 
trong phát triển bền vững ở Việt Nam, Báo cáo tổng quan đề tài khoa học 
cấp Bộ, Viện Nghiên cứu Tôn giáo (Viện Hàn lâm Khoa học xã hội Việt 
Nam), Hà Nội. 

11. Nguyễn Văn Minh (2009), Tôn giáo tín ngưỡng của người Ve ở Việt Nam, 
Nxb. Khoa học xã hội,  Hà Nội. 

12. Nguyễn Xuân Phước (2011), Nghi lễ đời người của người Jrai Tbuăn, 
Nxb. Văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

13. Vương Duy Quang (2005), Văn hóa tâm linh của người HMông ở Việt 
Nam - Truyền thống và hiện tại, Nxb.Văn hóa - Thông tin, Hà Nội. 

14. Sakaya (Trương Văn Món, 2014), Sự biến đổi văn hóa và tôn giáo của 
người Raglai ở Việt Nam hiện nay, Tạp chí Nghiên cứu Tôn giáo, số 5. 

15. Ủy Ban Dân tộc –Tổng cục thống kê, Kết quả điều tra thu thập thông tin 
về thực trạng kinh tế- xã hội của 53 dân tộc thiểu số năm 2019, Nxb 
Thống kê 2020: 

16. Nguyễn Thị Kim Vân (2013), Tín ngưỡng và tôn giáo dân tộc Bahna, 
Jrai, Nxb. Văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

17. Nguyễn Thị Yên (2009), Tín ngưỡng dân gian Tày, Nùng, Nxb. Khoa học 
xã hội, Hà Nội. 

Abstract 

SOME CHANGES IN THE RELIGIOUS LIFE OF ETHNIC 

MINORITIES IN VIETNAM TODAY 

Hoang Thi Lan 
Ho Chi Minh National Academy of Politics 

Ethnic minority communities in Vietnam possess a remarkably rich 

spiritual and religious life. Fundamentally, the majority of these 

communities have polytheistic belief traditions. In recent decades, 

under the influence of various factors, the religious life of Vietnam’s 

ethnic minorities has undergone significant changes in both belief and 

practice. This article provides an overview of the types of beliefs 

among ethnic minorities and outlines several transformations in their 

traditional religious beliefs and practices, focusing on three main 

aspects: the fading of traditional beliefs and practices, the 

acculturation of foreign religious elements, and changes in the roles of 

traditional religious practitioners. 

Keywords: Cultural transformation, belief, ethnic minority 


