
Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025                                                         71 

 

 

VŨ THANH BẰNG* 

 

 

 
BIẾN ĐỔI NGHI LỄ RƯỚC NƯỚC TRONG TÍN NGƯỠNG 

THÀNH HOÀNG Ở ĐỒNG BẰNG BẮC BỘ HIỆN NAY 

Tóm tắt: Rước nước là một hoạt động nổi trội trong các lễ hội 

của người Việt ở Đồng bằng Bắc Bộ, đặc biệt là lễ hội thờ 

Thành hoàng làng. Đây được xem là một hoạt động nghi lễ tích 

hợp nhiều lớp văn hóa tín ngưỡng mang tính biểu trưng gắn với 

điều kiện tự nhiên, lịch sử của vùng đất và quá trình hình thành, 

phát triển của cộng đồng cư dân. Về bản chất, nghi lễ rước 

nước thể hiện đặc điểm của tín ngưỡng nông nghiệp mà tại đó ta 

thấy niềm tin đa thần và khát vọng của cộng đồng qua thời gian. 

Trong bối cảnh đô thị hóa và hiện đại hóa đang diễn ra mạnh 

mẽ hiện nay, lễ rước nước ngoài bảo lưu các yếu tố truyền thống, 

cũng có sự biến đổi nhanh chóng, phản ánh sự thích nghi của 

cộng đồng trong điều kiện mới. Dựa trên các tài liệu thứ cấp 

khai thác được, các thông tin thu thập được từ quá trình điền dã 

tại ba địa phương ở vùng Đồng bằng Bắc Bộ là: làng Giáp Nhị 

(phường Thịnh Liệt, quận Hoàng Mai, Hà Nội), làng Thượng 

Thụy (phường Phú Thượng, quận Tây Hồ, Hà Nội) và làng 

Quan Xuyên (xã Thành Công, huyện Khoái Châu, Hưng Yên), 

bài viết đưa ra các khái quát chung về nghi lễ rước nước, đặc 

điểm nghi lễ rước nước, và một số xu hướng biến đổi của nghi lễ 

rước nước trong tín ngưỡng Thành hoàng hiện nay.  

Từ khóa: Tín ngưỡng Thành hoàng, nghi lễ rước nước, Đồng 

bằng Bắc Bộ  

Dẫn nhập 

Vốn là cộng đồng cư dân nông nghiệp, thuộc về cái nôi của nền văn 

hóa lúa nước, tín ngưỡng của người Việt ở vùng Đồng bằng Bắc Bộ 

phản ánh đậm nét yếu tố nông nghiệp từ đối tượng thiêng cho đến nghi 

lễ. Rước nước là nghi lễ phổ biến trong nhiều lễ hội làng, thể hiện tâm 

 
* Viện Nghiên cứu Tôn giáo, Viện Hàn lâm Khoa học xã hội Việt Nam. 

Ngày nhận bài: 25/1/2025; Ngày biên tập: 28/1/2025; Duyệt đăng: 15/3/2025. 



72                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

thức sùng bái nước, đề cao vai trò và tính “phồn thực”, linh hoạt của 

nước trong đời sống vật chất và tinh thần của cộng đồng cư dân canh 

tác nông nghiệp. Rước nước mang tính biểu trưng, thể hiện nhận thức 

và ứng xử của cộng đồng đối với môi trường tự nhiên sinh thái, là chỉ 

dấu lớp tín ngưỡng bản địa của làng mạc. Trong bối cảnh hiện đại, nghi 

lễ rước nước được xem là bản sắc văn hóa của cộng đồng, được báo chí 

và truyền thông quảng bá là một trong những hoạt động văn hóa truyền 

thống độc đáo, thú vị của lễ hội từ nông thôn tới thành thị.  

Thờ cúng Thành hoàng làng là trung tâm của đời sống tín ngưỡng 

của cộng đồng làng xã vùng Đồng bằng Bắc Bộ. Sự đa dạng về đối 

tượng thiêng, cơ sở thờ tự, thực hành nghi lễ gắn với các tập tục 

truyền thống khiến cho tín ngưỡng Thành hoàng tại đây mang nhiều 

điểm đặc trưng so với các địa phương, vùng miền khác trong cả nước. 

Trong lễ hội Thành hoàng, ngoài nghi thức tế tự theo quy chuẩn, mang 

tính quan phương chính thống diễn ra tại cơ sở thờ tự (đình, miếu, 

nghè, lăng) thì đám rước, trò diễn, trò chơi dân gian, hoạt động thể 

thao, văn nghệ… đã góp phần tạo nên một chỉnh thể “đình đám” vừa 

mang tính tôn giáo linh thiêng, vừa đáp ứng nhu cầu giao lưu, giải trí 

của cộng đồng cư dân. Cùng với rước sắc/ rước văn, rước thần, rước 

giao hiếu, rước nước là loại hình đám rước đặc sắc, hấp dẫn người dân 

bởi bối cảnh nghi lễ gắn với sinh thái nguồn nước và không gian mở. 

Nhìn tổng thể, nghi lễ rước nước là hiện tượng văn hóa tổng hợp, có 

quy mô và biểu hiện hoành tránh nhất trong lễ hội; vừa tích hợp nghi 

lễ thờ cúng mà niềm tin tôn giáo được giãi bày, vừa hàm chứa nhiều 

phong tục, tập quán, kết hợp với trang phục, âm nhạc và trình diễn… 

mang lại không khí trang nghiêm, huyền bí; nhưng cũng đầy hoạt 

động phá cách, sôi nổi, thu hút sự tham gia của đông đảo người dân 

trong cộng đồng và du khách không kể thành phần, lứa tuổi.  

Cho đến nay, nghi lễ rước nước là chủ đề đã được giới nghiên cứu 

văn hóa, lịch sử đề cập đến trong nhiều công trình, bài viết. Một mặt, 

rước nước được nhìn nhận với tính chất một phong tục, tập quán thuộc 

về đời sống văn hóa lâu đời của cư dân nông nghiệp gắn với thiết chế 

làng xã truyền thống. Công trình Việt Nam phong tục của Phan Kế Bính 

(xuất bản lần đầu vào năm 1918) và Nếp cũ của Toan Ánh (xuất bản lần 

đầu vào năm 1969) đã nhấn mạnh lễ rước nước với quy mô, thời gian, 

địa điểm, diễn trình, nghi trượng, mục đích lấy nước trong chỉnh thể tế 

tự ở hương thôn [Phan Kế Bính, 2006]; hay một phương diện của “hội 

hè đình đám” [Toan Ánh, 2005]. Mặt khác, rước nước còn được đề cập 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                73  

 

đến với tính chất loại hình đám rước - thành tố quan trọng cấu thành lễ 

hội làng/ lễ hội truyền thống trong nhiều nghiên cứu văn hóa dân gian 

[Xem: Ngô Đức Thịnh, 2010: 695; Lê Hồng Lý, 2014; Lê Trung Vũ, Lê 

Hồng Lý, Nguyễn Thị Phương Châm, 2014: 79-80; Nguyễn Chí Bền, 

2015: 217,…]. Đặt trong đời sống tôn giáo của cộng đồng cư dân nông 

nghiệp, rước nước là một phương diện nổi trội của thực hành thờ nước, 

biểu hiện tâm thức tôn vinh nguồn nước, cầu nước từ lịch sử tới hiện tại 

[Xem: Đỗ Lan Phương, 2010; Võ Thị Hoàng Lan, 2012; Nguyễn Thị 

Việt Hương, 2015; Vũ Diệu Trung, 2019: 205-214…].  

Từ góc độ Tôn giáo học, nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng Thành 

hoàng làng thể hiện tâm thức (niềm tin, sự sùng bái) và ứng xử của 

cộng đồng cư dân đối với môi trường sinh thái – “thiêng hóa không 

gian sinh tồn” - thiêng hóa nguồn nước; khẳng định mối liên hệ chặt 

chẽ giữa thờ Thành hoàng làng với các loại hình thờ cúng bản địa khác; 

đồng thời cũng cho thấy quá trình lịch sử, vai trò của nghi lễ này trong 

việc duy trì truyền thống tín ngưỡng, và tính cố kết cộng đồng làng xã 

qua thời gian [Vũ Thanh Bằng, 2023]. Bài viết này dựa trên cơ sở các 

tài liệu thứ cấp và tư liệu điền dã thực tế tại ba làng: Giáp Nhị (phường 

Thanh Liệt, quận Hoàng Mai, Hà Nội), Thượng Thụy (phường Phú 

Thượng, quận Tây Hồ, Hà Nội), Quan Xuyên (xã Thành Công, huyện 

Khoái Châu, tỉnh Hưng Yên), bước đầu đưa ra những nhận định về thực 

trạng và các xu hướng biến đổi của nghi lễ rước nước tại các địa 

phương đã khảo sát nói riêng và vùng Đồng bằng Bắc Bộ nói chung.    

1. Khái quát về nghi lễ rước nước và địa bàn nghiên cứu 

1.1. Khái quát về nghi lễ rước nước 

Clifford Geertz trong công trình The Interpretation of cultures 

(Diễn giải các nền văn hóa) (1973) đã nhấn mạnh nghi lễ như “buổi 

diễn xướng văn hóa” (cultural performance). Trong nghi lễ tôn giáo, 

nếu như người quan sát chỉ đơn thuần xem diễn xướng là sự trình bày 

quan điểm tôn giáo để đi đến phân tích, đánh giá về mặt thẩm mỹ hoặc 

khoa học thì đối với người tham gia, diễn xướng tôn giáo lại là “những 

hành động/ diễn xuất, vật chất hóa, hiện thực hóa các quan điểm/ góc 

nhìn tôn giáo cụ thể của họ; không chỉ là mô thức của những gì họ tin, 

mà còn là các mô thức lí giải niềm tin vào đó” [Clifford Geertz, 1973: 

113-114]. Nói cách khác, nghi lễ tôn giáo là hệ thống các hành động/ 

hoạt động chính thức liên quan đến niềm tin và hướng tới cái thiêng 

được cá nhân hoặc cộng đồng thực hiện trong một bối cảnh thời gian, 



74                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

không gian nhất định và được lưu truyền qua lịch sử. Nghi lễ tôn giáo 

cũng có thể là “cuộc diễn xướng” kéo dài với nhiều nghi thức hoặc 

“diễn cảnh” khác nhau trong một quãng thời gian cụ thể.  

Mặc dù, không dễ để phân định rạch ròi giữa nghi lễ thế tục và 

nghi lễ tôn giáo; hoặc xác định cụ thể tính thế tục và tính tôn giáo 

trong cùng một nghi lễ, nhưng trên cơ sở thời gian và mục đích thực 

hiện, nghi lễ tôn giáo thường được chia thành ba loại. Bao gồm: các 

nghi lễ đột xuất được thực hiện khi có vấn đề bất ngờ xảy ra, gây 

khủng hoảng cho cộng đồng (dịch bệnh, thiên tai, tai nạn…), mong 

muốn là thiết lập lại trạng thái ổn định, an toàn; các nghi lễ theo lịch 

diễn ra lặp lại, có liên quan đến chu kỳ (thời gian, thời tiết, mùa vụ) 

nhằm cầu mùa, cầu an…; các nghi lễ chuyển đổi có liên quan trực 

tiếp đến giai đoạn khác nhau của đời sống con người (sinh sản, 

trưởng thành, tang ma…). Ở Đồng bằng Bắc Bộ, đám rước là một 

nghi lễ thuộc về tín ngưỡng dân gian, xuất hiện phổ biến trong các lễ 

hội làng, có sự phong phú về biểu đạt [Lê Trung Vũ, Lê Hồng Lý, 

Nguyễn Thị Phương Châm, 2014: 79-83]. Đám rước nước diễn ra 

vào thời điểm cố định, có thể xếp vào loại nghi lễ theo lịch – liên 

quan trực tiếp tới chu kỳ sản xuất nông nghiệp của người nông dân 

chủ yếu theo mùa vụ - “xuân thu nhị kỳ”. Tùy theo phong tục địa 

phương, nghi lễ rước nước còn được gọi là:  lễ cấp thủy (汲 水), lễ 

nghênh thủy (迎水), hay lễ thỉnh thủy (請水).   

Nghi lễ rước nước, trong tổng thể của lễ hội đình bên cạnh thuộc 

tính tôn giáo liên quan đến thờ Thành hoàng và các vị thần khác được 

phối thờ tại đình làng, còn thể hiện mối liên hệ với vị thần cai quản 

nguồn nước. Thực hành tín ngưỡng đa thần biểu hiện ở chỗ, cộng 

đồng cư dân vừa thờ cúng vị thần bảo hộ làng mạc, cũng đồng thời thờ 

các vị thần có công năng điều hòa nguồn nước, giữ cho mùa màng bội 

thu, xóm làng yên ổn. Rước nước là một cuộc diễu hành kết nối không 

gian thiêng, đối tượng thiêng khác nhau trong bối cảnh thời gian cụ 

thể. Người dân tin rằng, sự thành kính, những kiêng kị sẽ mang lại 

hiệu nghiệm. Vì thế, nghi lễ rước nước hiện nay vừa mang tính biểu 

trưng, mô phỏng trật tự xã hội truyền thống; vừa tích hợp nhiều yếu tố 

mới của xã hội hiện đại, như một cách chủ động thích ứng của cộng 

đồng trong quá trình phục hồi và phát triển nghi lễ truyền thống.         

 

 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                75  

 

1.2. Giới thiệu về địa bàn nghiên cứu 

Cho đến nay sự phân loại lễ rước nước chủ yếu dựa trên địa điểm 

lấy nước. Không chỉ liên quan đến bối cảnh sinh thái, mà có trường 

hợp không gian lấy nước được truyền thuyết hóa gắn với hành trạng 

của vị Thành hoàng. Đối với những làng ven sông, địa điểm lấy nước 

là trên các dòng sông; đối với làng nội đồng, nước được lấy từ các 

ao/hồ, giếng. Trong bài viết này, địa bàn nghiên cứu được tác giả lựa 

chọn là các làng theo tiêu chí: gồm nghi lễ rước nước trên sông và nội 

đồng; gồm nghi lễ rước nước ở làng thờ Thành hoàng là Thủy thần và 

làng thờ Thành hoàng làng có sự đa dạng về nguồn gốc; gồm lễ rước 

nước và các lễ rước khác (rước cỗ, rước mã, rước sắc); gồm lễ rước 

nước ở đô thị và lễ rước ở nông thôn. Cụ thể như sau:  

(1) Làng Giáp Nhị (phường Hoàng Liệt, quận Hoàng Mai, Hà Nội) 

Giáp Nhị nằm ở bên bờ sông Sét, từ phía Đông Bắc nhìn sang bên 

kia sông là Giáp Tứ và Giáp Lục. Đây là một trong tám giáp của làng 

Thịnh Liệt xưa1, nổi danh là làng khoa bảng với dòng họ Bùi Đông 

(Bùi Xương Trạch, Bùi Huy Bích). Ở Giáp Nhị, ngoài văn chỉ, thọ từ 

(nay được gọi là đền Thọ chỉ, xây dựng năm 1780) và ngôi chùa, còn 

có ngôi đình làng (tên gọi khác là đình Vũ, đình Đụn). Theo Hồ sơ di 

tích đình Giáp Nhị (năm 2001), đình khởi nguồn từ ngôi miếu nhỏ thờ 

Thổ thần. Khi tín ngưỡng Thành hoàng phát triển, người dân đã tiến 

hành xây dựng, mở rộng quy mô thành ngôi đình làng để tế tự Thành 

hoàng Thái Thượng Lão Quân (vốn là vị thần của Đạo giáo) và làm 

nơi sinh hoạt cộng đồng. Thông tin viết trên thượng lương của ngôi 

đình đã hạ giải cho biết, đình cũ được dựng vào năm 1874 (niên hiệu 

Tự Đức)2, đến nay đã trải qua nhiều lần trùng tu, tôn tạo. Năm 2002, 

đình được Ủy ban nhân dân thành phố Hà Nội xếp hạng là Di tích lịch 

sử - kiến trúc nghệ thuật. Đặc biệt, năm 2024, Dự án đầu tư tu bổ và 

tôn tạo di tích đình Giáp Nhị được UBND Thành phố Hà Nội triển 

khai, hoàn thiện đã mang lại cho ngôi đình một diện mạo bề thế, trang 

nghiêm như hiện nay.   

Mỗi năm, đình Giáp Nhị có bốn dịp lễ lớn: vào đầu năm, vào trung 

tuần tháng hai, lễ vào hè và lễ ra hè. Vào các dịp này, Tiểu ban Quản lý 

di tích kết hợp với Hội người cao tuổi và dân làng cùng bàn bạc, phối 

hợp tổ chức thực hiện. Trong đó, nghi lễ quan trọng nhất của đình Giáp 

Nhị chính là lễ hội Thành hoàng làng diễn ra từ ngày 13/ 2 - 15/2 (âm 

lịch) hằng năm, với nghi lễ rước cỗ, rước mã và rước nước đặc sắc.  



76                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

(2) Làng Thượng Thụy (phường Phú Thượng, quận Tây Hồ, Hà Nội) 

Thượng Thụy là ngôi làng cổ nằm ven bờ sông Hồng, còn có tên 

Nôm là làng Bạc3, thuộc huyện Từ Liêm, phủ Hoài Đức, Hà Nội trước 

đây. Với diện tích đất nông nghiệp lớn, địa thế gần sông nên từ sớm 

người dân làng Thượng Thụy đã tận dụng lợi thế để phát triển nông 

nghiệp, thương nghiệp, cải thiện đời sống xã hội. Trong lịch sử, làng 

nổi tiếng với nghề làm chum vại, trồng hoa lay ơn và buôn bán chuối 

trên sông,.... Năm 1956, làng Thượng Thụy (Kẻ4 Bạc) hợp cùng với 

làng Phú Gia (Kẻ Gạ) và làng Phú Xá (Kẻ Xù/ Sù) thành xã Phú 

Thượng. Cùng với tiến trình đô thị hóa nhanh chóng ở Hà Nội, làng 

Thượng Thụy có sự đổi mình lớn lao – trở thành phường với những 

cao ốc, tòa nhà chung cư, các tuyến đường giao thông mở rộng, sớm 

hòa vào nhịp sống đô thị hiện đại. Tuy nhiên, dấu ấn của  làng Thượng 

Thụy truyền thống vẫn được người dân bảo lưu, gìn giữ từ trong nếp 

sống, văn hóa ứng xử, mưu sinh, nhất là trong sinh hoạt tín ngưỡng, 

tôn giáo gắn với các từ đường, ngôi đình làng, đền miếu và nhà thờ 

Công giáo.  

Cũng như nhiều ngôi làng ở Đồng bằng Bắc Bộ khác, việc thờ 

phụng thần linh ở làng Thượng Thụy phản ánh tâm thức của con 

người trong mối liên hệ với đặc điểm sinh thái nơi mình cư trú và bối 

cảnh xã hội của địa phương. Với đặc điểm làng ven sông Hồng, Long 

Vương Đại Vương (có nơi còn gọi là vua Thủy Tề) được lựa chọn là 

vị thần chủ - Thành hoàng làng; phối thờ cùng là bốn vị thần: Nghị 

Công Đại Vương, Diệu Bao công chúa, Nhạc Phi công chúa, Minh 

Công Đại Vương5.  

Đình Thượng Thụy trước đây có quy mô nhỏ chỉ gồm ba gian hai 

chái, không gian tế lễ chật hẹp, hạn chế cho sinh hoạt tín ngưỡng của 

cộng đồng. Vì vậy, năm 2010, được sự quan tâm, ủng hộ của chính 

quyền phường Phú Thượng và quận Tây Hồ, và nguồn kinh phí đóng 

góp của nhân dân địa phương, đình làng đã được trùng tu, sửa sang lại 

khang trang. Năm 2011, đình Thượng Thụy được UBND thành phố 

Hà Nội cấp bằng xếp hạng di tích cấp Thành phố. 

Theo bản “Thần tích, Thần sắc làng Thượng Thụy”, lệ cũ của làng 

lấy ngày 15/8 âm lịch là ngày giỗ Nghị Công, ngày 5/5 là ngày rước tế 

năm vị thần của làng. Hiện nay, đình Thượng Thụy quy định rõ các lễ 

vấn trong năm, gồm: lễ tất niên (15/12 âm lịch) và lễ giao thừa, lễ vào 

hè (10/04 âm lịch), lễ ra hè (12/07 âm lịch), lễ giỗ liệt vị tôn thần 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                77  

 

(15/8 âm lịch) và lớn nhất là kỳ lễ hội (từ ngày 10-12 tháng Giêng).   

(3) Làng Quan Xuyên (xã Thành Công, huyện  Khoái Châu, Hưng Yên) 

Nằm trong vùng phù sa bồi đắp của dòng sông Hồng, vùng đất 

Quan Xuyên sớm đã được các lưu dân khai hoang, lập làng từ thời nhà 

Lý. Thế kỷ XX, xã Quan Xuyên là một trong tám xã thuộc tổng Phú 

Khê, gồm có ba thôn: Lan Đình, Lan Xuyên, Quan Xuyên. Sau Cách 

mạng Tháng Tám đến năm 1946, tổng Phú Khê bị phân tách. Làng 

Quan Xuyên hiện nay được ghép bởi  hai thôn Quan Xuyên và Lan 

Xuyên trước đây; còn thôn Lan Đình chuyển về xã Nguyễn Huệ (nay 

là xã Nhuế Dương).  

Là ngôi làng cổ, Quan Xuyên hiện nay vẫn giữ được kết cấu tín 

ngưỡng, tôn giáo truyền thống với ngôi chùa Vạn Phúc (thờ Phật), văn 

chỉ (thờ Nho học), nhà sắc (lưu giữ sắc phong), ba ngôi miếu và ngôi 

đình (thờ các vị Thần, Thành hoàng làng). Đình làng Quan Xuyên 

được dựng ở đầu làng, thờ năm vị thần gồm: Đức Thánh Chử Đồng 

Tử cùng Nhị vị phu nhân (là Tiên Dung và Tây Sa công chúa), Thành 

hoàng làng Vũ Quang Chiếu (người làng), và Phạm Công Nghị (là 

đồng quan của Thành hoàng Vũ Quang Chiếu dưới thời Hậu Lê). Tấm 

bia Hậu thần bi ký còn lại tại đình có niên đại 1689 cho biết đình được 

dựng từ sớm nhưng có quy mô nhỏ, sau đó được hưng công mở rộng 

và có quy mô lớn như hiện tại. Đình hiện vẫn lưu giữ được nhiều hiện 

vật như: hoành phi, câu đối, long đình, bát bửu, chấp kích… Đặc biệt, 

tại gian đại đình còn treo bức hoành phi có nội dung toàn bài Dạ 

Trạch Tiên gia phú của Chu Mạnh Trinh khắc năm 1913, theo bài phú 

giáng bút treo tại đền Đa Hòa, xã Bình Minh, huyện Khoái Châu (năm 

1905). Bên cạnh đó, trong đình còn có hai quả lầu bằng gỗ (vốn là 

quả cầu - do đọc chệch âm)6, một quả từ trước có đường kính 30 cm, 

một quả được làm lại (nhẹ hơn) hiện đang được sử dụng trong lễ vật 

lầu vào dịp hội làng.  

Năm 1989, đình Quan Xuyên được Bộ Văn hóa Thông tin công 

nhận là Di tích lịch sử văn hóa cấp quốc gia. Đến nay, làng có bốn dịp 

lễ mỗi năm: lớn nhất là lễ hội (10-13/2 âm lịch), sau là lễ vào hè (01/4 

âm lịch), lễ giỗ Thánh (12/9 âm lịch) và lễ giao thừa. Định kỳ ba năm 

một lần, lễ hội làng được tổ chức ở quy mô lớn với hoạt động rước sắc, 

rước nước và lễ vật lầu. Đặc biệt, năm 2024, lễ vật lầu được Bộ Văn 

hóa, Thể thao và Du lịch đưa vào Danh mục di sản văn hóa phi vật thể 

quốc gia.  



78                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

2. Đặc điểm của nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng Thành 

hoàng tại các địa bàn nghiên cứu hiện nay 

Xác lập ranh giới, mối liên hệ giữa nghi lễ và nghệ thuật trình diễn, 

Richard Schechener trong công trình Performance Theory (Lý luận về 

diễn xướng), đã chỉ ra các đặc trưng của một nghi lễ diễn xướng, bao 

gồm: có lịch trình, có giới hạn về thời gian, có giới hạn về không gian, 

và có chương trình kịch bản [Schechner. Richard, 1988: 6]. Xuất phát 

từ nhu cầu thực tiễn về tâm linh tinh thần, lễ hội có ý nghĩa quan trọng 

trong lịch sử hình thành, phát triển của cộng đồng làng mạc. Trong 

chương trình lễ hội, nghi lễ rước nước gắn liền với sự phát triển về nội 

dung và nghệ thuật, phản ánh bối cảnh xã hội ở từng giai đoạn. Cho 

đến nay, nghi lễ rước nước một mặt đã dần hoàn thiện về cách thức, 

thực hành; mặt khác vẫn không ngừng bồi đắp, hội tụ thêm các yếu tố 

mới tương ứng với niềm tin, nhận thức và nhu cầu giải trí của cộng 

đồng chủ thể. Có thể khái quát một vài đặc điểm của nghi lễ rước 

nước trong tín ngưỡng Thành hoàng hiện nay như sau:  

2.1.  Đặc điểm về thời gian, không gian  

Thứ nhất, được lên lịch trình cụ thể  

Từ quan niệm vạn vật đều có linh hồn, quá trình tương tác giữa 

cộng đồng với nguồn nước (dòng sông, con suối, ao hồ…) của người 

Việt đã nảy sinh tâm lý sùng bái nguồn nước, các nghi lễ thờ cúng 

được thực hiện nhằm bày tỏ lòng biết ơn, khát vọng trị thủy/ trấn thủy, 

cầu an. Diễn trình rước nước mang nhiều giá trị văn hóa, lịch sử, ở đó 

mọi hành động, phát ngôn đều hướng tới bày tỏ niềm tin, sự hiểu biết 

và mong muốn của cộng đồng. Tùy quan niệm và điều kiện thực tế 

của mỗi làng mà lịch lễ hội nói chung và lễ rước nước nói riêng có sự 

điều chỉnh theo chu kỳ hằng năm (làng Giáp Nhị), theo chu kỳ chẵn – 

lẻ (năm chẵn làm đám rước lớn - năm lẻ thực hiện nghi thức đơn giản 

ở làng Thượng Thụy) và chu kỳ ba năm rước nước một lần (vào các 

năm Thìn, Tuất, Sửu, Mùi ở làng Quan Xuyên).  

Trong lịch trình lễ hội, công tác chuẩn bị được cộng đồng tiến hành 

trước ngày lễ hội đến vài tháng. Ban Quản lý Di tích, chính quyền địa 

phương sẽ lên kế hoạch, chương trình cụ thể, trong đó có sự phối hợp 

với nhiều ban ngành khác (dân quân, y tế, an ninh trật tự,…). Đối với 

cộng đồng chủ thể, công tác chuẩn bị, tập duyệt tốn nhiều thời gian và 

nhân lực, đòi hỏi sự phân công và phối hợp của nhiều nhóm/ đội. Cụ thể, 

công tác chuẩn bị gồm có: phân công dọn dẹp, trang trí, cắm cờ dọc 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                79  

 

theo đường xá, bãi sông và điểm rước nước; lựa chọn phân công người 

khênh kiệu nước (chóe nước); người phụ trách múc nước; tổ chức thành 

các đội (trống, chiêng, cờ, bát bửu, sênh tiền, tế nam, dâng hương, học 

sinh…); bao sái kiệu võng, nghi cụ cho đám rước; chuẩn bị đồ lễ, trang 

phục, văn tế; chuẩn bị lễ phẩm, hậu cần ăn uống… Ở mỗi làng, việc 

chuẩn bị tuân theo phong tục tại địa phương: do tổ dân cư, hội đồng 

niên, ngõ xóm, dòng họ hoặc đầu mối làm chủ trì/ chịu trách nhiệm. Ở 

làng Quan Xuyên, những năm tổ chức hội lớn, việc họp làng bàn bạc 

được kết hợp vào ngày giỗ Thánh (12/9 âm lịch), đánh dấu công tác 

chuẩn bị cho lễ hội vào mùa xuân năm sau được bắt đầu.  

Thứ hai, có sự giới hạn về thời gian 

Thời gian tổ chức lễ hội truyền thống ở Đồng bằng Bắc Bộ thường 

diễn ra vào dịp mùa xuân và mùa thu - là hai thời điểm quan trọng 

trong chu kỳ sản xuất nông nghiệp, đánh dấu sự khởi đầu và khép lại 

của một chu kỳ mùa vụ. Đặc biệt vào mùa xuân, không khí lễ hội sôi 

động khắp nơi. Dọc theo nhiều con đường, dòng sông, các đoàn rước 

nước kéo dài với đội hình, nghi lễ, trang phục, âm nhạc, nghi cụ… đã 

khuấy động từ vùng quê cho đến chốn đô thị sôi động. Theo phong tục 

riêng mà nghi lễ rước nước của mỗi làng được giới hạn thực hiện 

trong thời gian nhất định. Có trường hợp, lễ rước nước diễn ra trước 

hội chính xuất phát từ tục lấy nước thiêng để làm lễ mộc dục; trường 

hợp khác, lễ rước nước được thực hiện vào ngày chính hội, bắt nguồn 

từ truyền thống lấy nước thiêng để thờ thần.  

Ở làng Thượng Thụy, nghi thức rước nước trên sông Hồng thực 

hiện theo quy mô lớn – nhỏ. Ở những năm chẵn, lễ rước nước được tổ 

chức quy mô lớn vào buổi sáng ngày chính hội vào ngày 12 tháng 

Giêng (âm lịch). Vào năm lẻ, nghi thức lễ rước nước được tổ chức đơn 

giản, chủ yếu đi lấy nước trên sông Hồng vào trước ngày chính hội 

(ngày 11 tháng Giêng âm lịch). Trong khi ở làng Giáp Nhị, lễ rước cỗ, 

rước mã mặc định vào buổi sáng ngày 14/2 (âm lịch), còn lễ rước 

nước diễn ra trong buổi sáng ngày 15/2 (âm lịch). Ở làng Quan Xuyên, 

lễ rước theo chu kỳ ba năm tổ chức hội lớn một lần. Vào ngày thứ 

nhất của chính hội (11/2 âm lịch), lễ rước sắc diễn ra vào buổi sáng và 

lễ rước nước thực hiện vào buổi chiều. 

Thứ ba, có sự giới hạn về không gian  

Nghi lễ rước nước, lấy bối cảnh ở không gian mở, từ nơi linh 

thiêng là ngôi đình, người dân dùng kiệu mang theo chóe nước đi qua 



80                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

địa phận làng/ liên làng hoặc theo một lịch trình được ấn định sẵn để 

đến địa điểm lấy nước (bến sông, trên dòng sông hoặc tại ao/ hồ/ 

giếng). Sau đó, đoàn rước tiếp tục hành trình quay trở lại ngôi đình và 

an vị chóe nước tại đại đình hoặc hậu cung. Ở những làng mà không 

gian, cảnh quan cho phép, nghi lễ rước nước đi theo không gian khép 

kín một vòng, qua các điểm thiêng khác rồi trở về đình làng. Đoàn 

rước nước được tổ chức thành một cuộc diễu hành với những đội/ 

nhóm phụ trách công việc khác nhau, vừa trình diễn biểu dương sức 

mạnh, vừa tổ chức các hoạt động cúng tế, cầu xin. Ở làng Thượng 

Thụy diễn cảnh nghi lễ chuyển từ cánh đồng, dòng sông trong quá khứ 

sang các ngõ hẻm, đường phố với các tòa nhà cao tầng hiện đại đến 

bến sông hiện đại, kiên cố. Ở làng Giáp Nhị không gian rước nước từ 

chỗ nội đồng qua ruộng vườn đã chuyển sang các ngõ ngách, đường 

phố đông đúc. Trong khi đó, không gian rước nước ở làng Quan 

Xuyên vẫn giữ được dáng vẻ của vùng quê ven sông với cánh đồng, 

triền đê.  

Điểm lấy nước trên sông Hồng của làng Thượng Thụy và làng 

Quan Xuyên được quy định là ở thượng nguồn (so với vị trí của làng) 

và tại điểm giữa của dòng sông – nơi nguồn nước tinh khiết nhất. 

Trong khi, điểm lấy nước ở làng Giáp Nhị nằm trong “nội đồng” - gắn 

liền với mối giao hữu giữa hai làng Giáp Nhị và Giáp Tứ (phường 

Thịnh Liệt). Từ chỗ lấy điểm thiêng là ngôi đình của làng bạn, hiện 

nay làng Giáp Nhị tổ chức lấy nước tại miếu Tổng.   

2.2. Đặc điểm về chương trình kịch bản  

Trong xã hội làng Việt truyền thống, thực hành nghi lễ còn là biểu 

hiện của sự tuân thủ luân thường đạo lý. Thông qua nghi lễ thờ cúng, 

mỗi cá nhân bộc lộ và củng cố niềm tin vào đối tượng thiêng, làm sâu 

sắc hơn mối liên kết của toàn thể cộng đồng trong mục tiêu chung là 

“phụng sự thánh thần”, cầu cho “vật thịnh dân khang”. Lễ hội là chỉnh 

thể sinh hoạt tôn giáo, văn hóa, nghệ thuật của cộng đồng được xây 

dựng theo một chương trình nhất định gồm nhiều bước (công việc 

chuẩn bị, lễ mộc dục, mở khám, các đám rước, lễ tế, lễ dâng hương, 

các trò diễn, hoạt động văn nghệ, thể thao, ăn uống, kết thúc…). Trong 

đó, nghi lễ rước nước thường có quy mô lớn nhất, huy động đông đảo 

nhân lực, mang tính sinh động thu hút sự tham gia nhiệt tình của dân 

làng. Gắn với yêu cầu của quá trình phục hồi lễ hội, chương trình lễ 

rước nước được xây dựng trên cơ sở tuân thủ quy định của các văn 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                81  

 

bản pháp luật liên quan, đảm bảo loại bỏ những mê tín hủ tục mà vẫn 

đáp ứng nhu cầu tinh thần của người dân. Về hình thức, chương trình 

sẽ có giản lược về nghi tiết, lễ phẩm, rút ngắn thời gian. Về nội dung, 

nghi lễ rước nước cần đảm bảo sự tích hợp của nhiều yếu tố: tính 

thiêng, tính trình diễn, tính tập thể, tính giải trí, tuân thủ diễn trình 

nhất định. Nói cách khác, một chương trình của lễ rước nước luôn có 

sự kết hợp, đan xen của yếu tố trình diễn và thực hành cúng bái.  

Thứ nhất, về trình diễn: một đám rước nước thông thường sẽ gồm 

nhiều đội/ ban: múa lân, múa rồng (rước rồng), cờ tổ quốc, cờ thần, 

nghi cụ, kiệu, tế phẩm,…; cùng với đó là các đội diễu hành như: đại 

diện người cao tuổi, ban tế nam, ban dâng hương, đoàn thể chính 

quyền, người dân, khách thập phương,… Từ góc độ thế tục, cấu trúc 

của đám rước nước thể hiện rõ các quan niệm, trật tự của tổ chức xã 

hội truyền thống, trong đó các yếu tố về tuổi tác (các bô lão - đại diện 

chính quyền đoàn thể - người dân), giới tính (đội tế nam - đội dâng 

hương) có sự phân biệt rõ rệt. Từ góc độ trật tự thiêng, việc sắp đặt 

trống – chiêng, nghi cụ (tĩnh túc, chấp kích, bát bửu, tán lọng, quạt 

cờ,…); cho đến thứ tự các kiệu rước (kiệu nước, kiệu bát cống, kiệu 

long đình, kiệu võng…) cũng phản ánh quan niệm về thứ bậc thần 

quyền. Bên cạnh đó, âm thanh của lễ rước: trống, chiêng, nhạc bát âm, 

phách, sinh tiền và cả tiếng hò reo… là một xúc tác quan trọng, vừa 

đảm bảo điều hành đoàn rước trang nghiêm, vừa mang lại không khí 

náo nhiệt, phấn khích, kết nối người dân cùng cộng hưởng vào không 

khí ngày hội làng.  

Thứ hai, về thực hành cúng bái: nhiều nghi thức lễ bái, cầu xin 

được thực hiện trên suốt hành trình đi lấy nước. Trước giờ khởi hành, 

đại diện đoàn rước sẽ làm lễ tại đình làng xin phép bắt đầu diễu hành. 

Khi đoàn rước đến điểm lấy nước, lễ cúng vị thần cai quản nguồn 

nước được thực hiện để xin phép lấy nước và cầu mong may mắn. 

Cuối cùng, khi đoàn rước trở về đình làng thì lễ tế tạ/ tế nước được 

thực hiện nhằm kính cáo thần thánh về kết quả lễ rước và gửi gắm 

những cảm tạ, mong cầu. Điểm đáng chú ý, lễ rước nước bao giờ cũng 

bao hàm hoạt động “nghênh giá” – “du thần” – tức là đưa thần linh 

tuần hành, tham gia vào diễn trình lấy nước. Qua diễn trình này, từ 

nguồn nước tự nhiên, nước lấy về đã trở thành nước thiêng/ nước 

thánh, vừa có tính chất tinh khiết, trong sạch xứng đáng để dâng lên 

thần thánh, vừa hàm chứa tính linh ứng trên các phương diện về sức 

khỏe, cầu an khác. 



82                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

Tại làng Giáp Nhị: nghi lễ rước nước diễn ra vào sáng ngày 15/2 

(âm lịch). Đoàn rước đi từ đình Giáp Nhị, qua các con ngõ, qua cầu 

sông Sét đi sang miếu Tổng (thuộc làng Giáp Tứ) để lấy nước thiêng. 

Tại miếu Tổng, ban tế nam thực hiện dâng lễ, thắp hương xin lấy nước. 

Đại diện làng Giáp Tứ đọc văn tế, xin Thánh miếu Tổng chứng giám. 

Sau nghi thức múc nước, đoàn rước trở về đình Giáp Nhị, an vị chóe 

nước tại hậu cung. Lúc này, đội dâng hương thực hiện nghi lễ lễ tạ; 

sau đó đội tế nam thực hiện nghi thức tế nước ở đình. 

Tại làng Thượng Thụy: nghi lễ rước nước diễn ra trong thời gian lễ 

hội làng vào ngày 11-12/2 (âm lịch). Mặc dù, chương trình của nghi lễ 

rước có sự phân biệt về quy mô giữa các năm. Vào năm chẵn, nghi lễ 

rước nước được tổ chức ở quy mô lớn, long trọng với đầy đủ đội rước, 

đội diễu dành, các ban ngành, đoàn thể, ngoài kiệu nước, kiệu hoa, 

còn rước kiệu Thánh du hành. Vào năm lẻ, nghi lễ rước nước được 

giản lược chỉ gồm đại diện bô lão, ban khánh tiết với đội hình rước 

kiệu nước và kiệu hoa. Sau khi đám rước đi đến hương án được xây 

dựng tại Bến Bạc, đoàn rước lên thuyền ra sông Hồng đi xuôi về phía 

hạ lưu một đoạn rồi vòng lại đi về giữa dòng ở phía thượng lưu. Sau 

khi làm lễ, người phụ trách múc đầy nước sông vào chóe, thả lễ vật 

xuống sông. Thuyền cập về bến, đoàn rước lên bờ được nước về đình 

làng. Chóe nước được đặt tại đại đình, là nguồn nước thờ, bao sái cho 

một năm tới. 

Tại làng Quan Xuyên: nghi lễ rước nước được quy định diễn ra ba 

năm một lần. Đi đầu đoàn rước là đội sư tử, xe mô hình con rồng, tiếp 

đó là chóe nước do hai phu nước khênh, phía sau là ảnh Bác Hồ, các 

đội diễu hành cùng với kiệu bát cống, kiệu võng, kiệu bành, kiệu rước 

quả lầu… di chuyển từ đình làng ra bến sông Hồng. Lúc này chỉ có xe 

mô hình con rồng và chóe nước xuống thuyền, các kiệu còn lại ở trên 

bờ. Năm 2024, có ba chiếc thuyền chở người dân tham gia nghi thức 

lấy nước trên sông Hồng. Thuyền đi ngược về phía thượng nguồn, 

chọn nơi giữa dòng, sau lời khấn xin nước với Hà Bá, hai cụ cao niên 

đại diện cho dân làng dùng gáo dừa, sơn đỏ múc nước vào chóe… Khi 

nước gần đầy thì đại diện chính quyền - Trưởng tiểu ban Quản lý di 

tích tiếp tục múc một vài gáo nước đổ cho đầy chóe. Lễ vật (gạo, muối, 

vàng, mã, hoa quả) được thả xuống dòng sông. Đoàn rước lên bờ và 

tiến hành đưa nước về đình. Chóe nước được đặt phía trước ban thờ 

của đại đình. Đây là nguồn nước được sử dụng để thờ cúng các vị 

Thánh của làng trong vòng ba năm.  



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                83  

 

3. Một số xu hướng biến đổi nghi lễ rước nước ở các địa bàn 

nghiên cứu trong bối cảnh hiện nay 

Thực trạng lễ hội tại ba làng: Giáp Nhị, Thượng Thụy, Quan Xuyên 

cho thấy có một số xu hướng biến đổi thực hành nghi lễ rước nước nổi 

bật trong bối cảnh hiện nay, như sau:   

3.1. Thay đổi cách thức tổ chức nghi lễ rước nước 

Từ sau Cách mạng Tháng Tám năm 1945, trong bối cảnh toàn bộ 

nguồn lực của làng xã tập trung cho công cuộc kiến thiết đất nước và 

chống Pháp, lễ hội làng tại Đồng bằng Bắc Bộ nói chung và tại ba địa 

phương ở trên không còn được tổ chức. Nghi lễ thờ cúng Thành hoàng 

chủ yếu được thực hiện bởi một số đại diện cộng đồng cư dân, mang 

tính nhỏ lẻ, chủ yếu nhằm “giữ lệ” thờ thần. Từ sau năm 1954, ở vào 

thời kỳ xây dựng xã hội ở miền Bắc, ủng hộ kháng chiến ở miền Nam, 

nhiều ngôi đình làng bị chuyển đổi công năng, không gian thờ cúng bị 

xuống cấp, hư hoại và mất mát; lại thêm những nhận thức đương thời 

về bài trừ mê tín dị đoan, chống tốn kém, lãng phí đã dẫn tới sự đứt 

đoạn về lễ hội nói chung, trong đó có nghi lễ thờ Thành hoàng nói riêng. 

Nghi lễ rước nước chịu chung bối cảnh, rơi vào đứt gãy và mai một. 

Bối cảnh phục hồi và biến đổi nghi lễ rước nước tại Đồng bằng Bắc 

Bộ nằm trong quá trình Đổi mới toàn diện đất nước (từ năm 1986). 

Đây là kết quả của quá trình chuyển biến về quan điểm, đường lối của 

Đảng, chính sách, pháp luật của Nhà nước trên mọi lĩnh vực kinh tế - 

văn hóa - xã hội của đất nước, trong đó có tín ngưỡng, tôn giáo. Tín 

ngưỡng và lễ hội nói chung được xem là sinh hoạt văn hóa truyền 

thống, mang thuần phong mĩ tục và bản sắc dân tộc, là nguồn lực đặc 

thù, góp phần vào công cuộc phát triển kinh tế, văn hóa, xã hội của địa 

phương và xây dựng đất nước. Trong bối cảnh ấy, tín ngưỡng Thành 

hoàng tại ba ngôi làng nhờ vậy cũng có sự phục hồi nhanh chóng, 

không chỉ về cơ sở vật chất (đình, miếu, bến rước…), mà cả ở lễ hội 

và các sinh hoạt nghi lễ liên quan. Về cơ bản, lễ hội được phục hồi 

trên nền “kịch bản” cũ, là quá trình kết nối lại truyền thống trên cơ sở 

tư liệu lịch sử, truyền thuyết dân gian và hồi cố của các bậc cao niên, 

bô lão; đồng thời, thêm vào các yếu tố “học hỏi” từ địa phương khác, 

những yếu tố sáng tạo cho phù hợp với điều kiện xã hội đương đại. 

Nghi lễ rước nước có sự phục hồi và biến đổi gắn với bối cảnh phục 

hồi lễ hội ở nước ta vì vậy cũng chịu sự tác động của các nhân tố: 

chính trị, kinh tế, văn hóa, xã hội đương thời.  



84                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

Một mặt, sự thay đổi về địa giới hành chính và không gian sinh thái 

là tiền đề dẫn tới sự thay đổi về địa điểm lấy nước và chương trình kịch 

bản. Theo đó, không gian rước nước có sự điều chỉnh theo quy hoạch 

của các tuyến đường ở đô thị, quá trình bê tông hóa ở nông thôn. Các 

bến sông, đường đê được kiên cố, thuận lợi hơn cho hành trình rước 

nước. Tiêu biểu ở làng Thượng Thụy, không gian Bến Bạc là nơi đoàn 

rước nước xuống sông Hồng được xây dựng kiên cố, đặt cây hương làm 

nơi thờ cúng, có sự kết nối chặt chẽ với Đền Cô Bơ Bến Bạc gần đó. Ở 

làng Giáp Nhị, địa điểm lấy nước có sự thay đổi qua rất nhiều lần do sự 

phân tách địa giới của tổng Thịnh Liệt trước đây, sự thay đổi về quy 

hoạch giao thông. Từ chỗ lấy nước ở giếng của các chùa lân cận, rồi 

giếng ở xóm 5, nghi lễ rước nước ở làng Giáp Nhị chọn chuyển sang 

lấy ở đình làng và hiện nay là ở miếu Tổng (cùng thuộc làng Giáp Tứ) 

hiện nay. Đối với làng Quan Xuyên, sau lễ hội làng vào năm 1943, thì 

phải đến năm 1990 lễ hội, bao gồm nghi lễ rước nước mới được tổ chức 

lại. Trước Cách mạng Tháng Tám, làng Quan Xuyên theo mô hình 

“nhất xã tam thôn” gồm: thôn Lan Xuyên, thôn Lan Đình và thôn Quan 

Xuyên thuộc tổng Phú Khê, có mối liên hệ chặt chẽ về tín ngưỡng, tôn 

giáo. Nghi lễ rước nước ở làng Quan Xuyên khi ấy chọn theo đường đê 

đến đình Lan Đình ở bên ngoài đê sông Hồng rồi lên thuyền đi lấy nước. 

Sau đó, đoàn rước nước trở về đình Lan Xuyên, tổ chức lễ tế thần, hội 

hát tại đây rồi mới quay về đình Quan Xuyên thực hiện lễ tế và lễ vật 

lầu. Tuy  nhiên, khi tổng Phú Khê bị phân tách, thôn Lan Đình thuộc về 

xã Nguyễn Huệ (nay là xã Nhuế Dương), thôn Quan Xuyên và Lan 

Xuyên hợp nhất về xã Thành Công thì mối giao kết giữa thôn Quan 

Xuyên và thôn Lan Đình bị lơi lỏng. Sự thay đổi về địa giới hành chính, 

cùng biến động dòng chảy của sông Hồng khiến cho ngôi đình ngoài đê 

của thôn Lan Đình bị hư hỏng hoàn toàn chỉ còn lại nền móng cũ; trong 

khi con đường giao thông từ làng Quan Xuyên ra bến sông Hồng đã 

được làm lại, thuận tiện hơn trước; thuyền lớn đã dễ dàng ra vào. Vì vậy, 

ngay từ thời điểm phục hồi lễ hội, nghi lễ rước nước tại làng Quan 

Xuyên đã chọn thay đổi hành trình, theo đường chính của làng tiến 

thẳng ra bờ sông Hồng.     

Lễ hội từ chỗ nảy sinh từ nền tảng của đời sống làng mạc ở nông 

thôn, với chủ thể là những cộng đồng nông dân, đã có sự biến chuyển 

thích ứng với cảnh quan sinh thái, niềm tin, và tổ chức cộng đồng của 

xã hội hiện đại. Quá trình đô thị hóa, hiện đại hóa đã tạo nên diện mạo 

mới cho lễ hội truyền thống, trong đó có nghi lễ rước nước. Từ thực 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                85  

 

tiễn của ba làng: Giáp Nhị, Thượng Thụy, Quan Xuyên, có thể thấy, 

khi đô thị không ngừng được mở rộng và phát triển, các không gian 

ruộng đồng, làng mạc bị thay thế bằng kiến trúc nhà ở, đường ngõ 

chật hẹp, nghi lễ rước nước đã có sự hội nhập để trở thành một phần 

của đời sống đô thị. Ở làng Giáp Nhị và làng Thượng Thụy, nghi lễ 

rước nước len qua các con ngõ, đường phố, trở thành một nét văn hóa 

cổ truyền trong nhịp sống hiện đại. Trong khi đó, ở làng Quan Xuyên, 

nghi lễ rước nước vẫn được thực hành trong bối cảnh sinh thái của 

ngôi làng ven sông ở nông thôn.  

Mặt khác, sự tham gia của hệ thống chính trị cùng với cộng đồng 

trong quá trình phục hồi lễ hội là cơ sở xuất hiện thêm các yếu tố mới 

trong nghi lễ rước nước. Cùng với xu hướng truyền thống hóa, sự làm 

mới cũng xuất hiện trong nghi lễ này liên quan đến những thay đổi trong 

nhận thức và niềm tin. Dễ thấy đó là sự hiện diện của lá cờ tổ quốc phía 

trước lá cờ thần; có ảnh Bác Hồ (làng Quan Xuyên) đi đầu đoàn rước 

của hội cựu chiến binh (làng Giáp Nhị)… Đây chính là những hình 

tượng mới biểu trưng cho lòng yêu nước, niềm tự hào và tinh thần dân 

tộc ở xã hội đương đại. Ngoài ra, sự xuất hiện mới mẻ của mô hình 

giếng nước đặt trước sân miếu Tổng gắn với lễ rước nước làng Giáp 

Nhị có tính biểu trưng, gợi hình ảnh giếng làng giữa không gian thiêng 

của đô thị, tái sáng tạo đầy sinh động nghi lễ rước nước nội đồng trong 

truyền thống. Nước ở trong mô hình giếng nước được hai cụ bô lão của 

làng Giáp Tứ múc lên, đưa qua cho hai cụ bô lão ở làng Giáp Nhị, sau 

đó một nam thanh niên nhận lấy và đổ nước vào chóe, khi đủ 17 – 19 

gáo thì dừng lại, với ý nghĩa về sự khởi đầu, hanh thông và bền vững. 

Nghi thức này không chỉ thể hiện tinh thần trọng sỉ, tính trao truyền thế 

hệ, mà còn đề cao mối giao hiếu giữa hai làng Giáp Nhị và Giáp Tứ. 

3.2. Lý giải mới về nguồn nước thiêng và sự linh ứng của nước  

Trong đời sống tín ngưỡng, tôn giáo, một thực hành nghi lễ hướng 

tới đối tượng thiêng thường không thể thiếu yếu tố nước. Lý giải về 

nước từ các tôn giáo có sự khác nhau. Cụ thể, trong nghi lễ của Phật 

giáo, nước mang tính biểu trưng cho giải thoát và thần thông; trong 

nghi lễ của Kitô giáo nước mang tượng trưng của sự thuần khiết và 

cứu rỗi; trong nghi lễ Islam giáo, nước mang ý nghĩa biểu tượng cho 

sự thanh tẩy và thành kính [Trương Huy, 2010: 33-34]. Từ thực hành 

tín ngưỡng, nước với các đặc tính về sự mềm mại, lấp đầy, ẩm ướt, 

sạch sẽ… chính là biểu tượng cho sự tinh khiết, linh hoạt, sống động 

và tươi mới. “Nước thiêng” dẫn dắt con người vượt qua thế tục, tìm 



86                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

tương thông với thế giới thần thánh, để gửi gắm mong cầu về mưa 

thuận gió hòa, mùa màng bội thu.   

Thờ nước gắn bó mật thiết với văn minh lúa nước của người Việt. 

Trong đó, nghi lễ rước nước thể hiện nhận thức và ứng xử của con 

người đối với nguồn nước và các đối tượng thiêng mà họ thờ phụng. 

Nghi lễ rước nước là hành trình cộng đồng đi lấy nguồn nước thiêng 

để dâng lên thờ vị thần của làng. Theo Phan Kế Bính mục đích lấy 

nước là “để dùng nước ấy tắm rửa thần vị và để dùng làm nước cúng” 

[Phan Kế Bính, 2006: 113]. Tiêu chí lựa chọn nguồn nước có mối liên 

hệ trực tiếp tới điều kiện sinh thái, phong tục của địa phương. Theo đó, 

nước được lấy về phải là “nước trong” ở giữa dòng sông, ao hồ hay 

nước ở giếng làng/ liên làng [Toan Ánh, 2005:226].  

Trong quan niệm của người dân, rước nước mang tính linh thiêng 

bởi có sự hiện diện của thần, thánh, nhất là Thành hoàng làng trên 

hành trình đi lấy nước. Khi thần thánh “xuất cung” đi tuần thú làng 

mạc, thì sẽ làm tăng tính linh ứng, nâng cao khả năng hiện thực hóa 

khát vọng của cộng đồng. Ngoài ra, những quy định nghiêm ngặt về 

kiêng kị như: chọn người tế lễ, chọn người đại diện để múc nước; 

chọn người hộ giá; trai giới… trong lễ rước, cũng phản ánh sự tôn 

nghiêm, thành kính của dân làng trong việc thờ thần, và thiêng hóa 

nguồn nước. Theo quy định của làng Thượng Thụy, kiêng kiệu nước 

phải là các thiếu nữ đồng trinh; trong khi ở làng Giáp Nhị và làng 

Quan Xuyên khênh kiệu nước là các nam giới khỏe mạnh, gia đình 

vẹn toàn, có phẩm chất đạo đức tốt. Đối với người múc nước, các bô 

lão có vợ chồng song toàn, khỏe mạnh, có đức độ và uy tín sẽ vinh dự 

đại diện cộng đồng lấy nước thiêng vào chóe. Trường hợp ở làng Giáp 

Nhị, ngoài hai cụ bô lão của làng, còn có hai cụ bô lão của làng Giáp 

Tứ và một nam thanh niên khỏe mạnh, chưa lập gia đình phụ trách. 

Bên cạnh đó, quy định sau khi an vị chóe nước tại đình, chỉ người thủ 

từ và đại diện ban khánh tiết mới được múc nước thờ Thành hoàng 

nhằm đảm bảo tính tinh khiết, thiêng liêng của nguồn nước.  

Trong điều kiện môi trường sinh thái có thay đổi nhanh chóng, khi 

dòng sông, ao hồ, giếng làng bị ô nhiễm, nguồn nước tự nhiên không 

còn đảm bảo tính tinh khiết cho việc thờ cúng Thành hoàng, vì vậy 

cộng đồng lựa chọn nguồn nước thiêng mới. Mối liên hệ hòa hữu giữa 

làng Giáp Nhị và làng Giáp Tứ được duy trì trong bảo tồn truyền thống 

“nghênh thần” đi lấy nước thiêng. Tuy nhiên, thay vì lấy nước từ các 

nguồn nước sở tại đã bị ô nhiễm, dân hai làng đã thống nhất quy trình đi 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                87  

 

lấy nước tại điểm thiêng khác về để tại địa điểm rước nước và tiến hành 

nghi lễ theo thông lệ. Ban đầu, nước được chọn lấy từ ngã ba sông Bạch 

Hạc do quan niệm chung về nước thiêng ở nơi hợp lưu của ba dòng 

sông (sông Hồng – sông Đà – sông Lô) - nơi hội tụ linh khí sông nước 

của thượng nguồn và hạ lưu. Từ năm 2023, sau thời gian dịch bệnh 

Covid 19, đại diện một số làng ở Thịnh Liệt hiện nay cho rằng nguồn 

nước cũ không còn đáp ứng tiêu chí tinh khiết do thay đổi dòng chảy và 

phù sa, vì vậy đã thống nhất đổi sang lấy nước từ Giếng Ngọc - Đền 

Hùng (Phú Thọ). Đồng thời, điểm rước nước của làng Giáp Nhị chọn 

chuyển từ đình sang miếu Tổng, thuộc làng Giáp Tứ. Có thể nói, lựa 

chọn này thể hiện diễn ngôn mới về tính “cội nguồn”, với hàm nghĩa: 

Đền Hùng là nơi thờ thủy tổ của dân tộc; miếu Tổng lại là không gian 

thiêng chung – cội nguồn của Tổng Thịnh Liệt trong lịch sử. Lời phát 

biểu của ông B.V.H - đại diện làng Giáp Nhị tại miếu Tổng trong lễ 

rước nước năm 2025 đã nhấn mạnh điều này: “nước ở giếng đã được 

chuyển từ Giếng Ngọc ở Đền Hùng về – là cội nguồn của dân tộc Việt 

Nam về miếu Hàng Tổng của Thịnh Liệt xưa. Hôm nay chúng tôi, xin 

chuyển lấy nước thiêng này về đình Giáp Nhị để thờ Thánh. Cầu mong 

Thánh, Thần phù hộ độ trì cho toàn bộ nhân dân Giáp Tứ, Giáp Nhị và 

cả nhân dân phường Thịnh Liệt một năm an khang, thịnh vượng, mạnh 

khỏe, nhà nhà no ấm”7.  

Nghi lễ rước nước hướng tới mục đích lấy nước về để mộc dục, bao 

sái và thờ thần, nhưng đồng thời cũng truyền tải ước nguyện vọng trị 

thủy, khuyến nông của cư dân canh tác nông nghiệp vùng Đồng bằng 

Bắc Bộ. Nước thiêng từ chỗ thể hiện lòng thành của người dân dâng lễ 

Thành hoàng, mang tính biểu trưng về sự sùng bái nguồn nước, còn 

được tích hợp các lớp ý nghĩa linh thiêng mới, thể hiện công dụng đặc 

biệt trong đời sống tâm linh của người dân địa phương.  

Trong lễ vật cầu ở làng Quan Xuyên, nước thiêng được cho là có 

tác dụng giúp đô vật hồi tỉnh nhanh chóng. Vì vậy, khi đô vật bị ngất, 

sẽ được đưa về trước cửa đình, xin “nước Thánh” uống và rẩy lên 

người sẽ có hiệu nghiệm tức thì. Không những vậy, trong những năm 

gần đây, một số người dân có nhu cầu xin nước thiêng ở đình về để 

thực hiện các thờ cúng khác trong gia đình. Thông thường, họ tùy nghi 

sắp lễ đến đình, nhờ người thủ từ trình lễ lên Thánh để xin nguồn 

nước thiêng về làm lễ. Người thủ từ đình Quan Xuyên cho biết: “Ở 

nhà người dân làm lễ các kiểu thì có trường hợp họ cũng phải ra đây 

xin nước. Giả dụ, có nhà làm nhà mới, làm lễ động thổ thì ra đây lễ, 



88                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

xin nước ở đây, lấy một ít mang về làm phép. Bây giờ họ vẫn làm thế. 

Họ đặt lễ xong mình khấn nguyện xin về để làm gì thì do gia đình tự 

xin. Tâm nguyện của họ như thế nào thì lễ với Thánh như thế, xong 

mang nước về nhà thì thầy (cúng) làm lễ ở đó. Làm lễ ở ngoài đình 

này chỉ khấn xin nước về làm phép thôi. Họ xin chủ yếu về đầu năm, 

xin về làm lễ dâng sao giải hạn và hàn long mạch, cũng để cầu may 

nữa”. [Pvs.,L.Q.Q, nam, 66 tuổi, đình làng Quan Xuyên, 2025].  

Kết luận  

Đồng bằng Bắc Bộ với đặc điểm sông ngòi dày đặc, nguồn nước 

dồi dào, xen kẽ là các đồng bằng trù phú từ sớm đã là nơi sinh sống, 

sản xuất của cư dân trồng lúa nước. Ở buổi sơ khai, hoạt động canh 

tác, sản xuất của các cư dân nông nghiệp đã chịu ảnh hưởng mạnh mẽ 

của điều kiện tự nhiên và các yếu tố thời tiết. Đối với nông dân nơi 

đây, yếu tố nước có tính quyết định kết quả mùa màng, thậm chí, nước 

là quan trọng nhất, thể hiện qua câu tục ngữ: “Nhất nước, nhì phân, 

tam cần, tứ giống”. Chính vì vậy, sùng bái nước là đặc điểm nổi bật 

trong tâm thức tín ngưỡng, tôn giáo của người dân, thể hiện trên hai 

phương diện ứng xử: thứ nhất, họ tôn sùng, “thần thánh” nước thông 

qua truyền thuyết hóa, thần tích hóa để biến nước thành các vị thủy 

thần cai quản nguồn nước, trực tiếp giữ công năng điều hòa dòng chảy, 

điều tiết hạn hán, lũ lụt…; thứ hai, họ tôn vinh các phẩm chất của 

nước thông qua thực hành nhiều nghi lễ, nghi thức thiêng liêng khác 

nhau. Nghi lễ rước nước tồn tại trong rất nhiều nghi lễ và không gian 

tôn giáo ở Việt Nam, từ các chùa, đền, đình, miếu… Ở mỗi trường 

hợp, nghi lễ rước nước lại có tính mục đích, đặc điểm và mang tính 

biểu trưng khác nhau gắn với tâm thức của cộng đồng, đặc điểm của 

đối tượng thiêng, truyền thống nghi lễ của địa phương. 

Vốn ra đời trên cơ sở tín ngưỡng của cư dân nông nghiệp lúa nước, 

lại được thể chế hóa trong thiết chế của tín ngưỡng Thành hoàng, nghi 

lễ rước nước vừa mang tính “phồn thực” dân gian, vừa mang tính 

quan phương. Trải qua biến động trong thời gian dài, nghi lễ rước 

nước được phục hồi và phát triển trong bối cảnh phục hồi tín ngưỡng, 

tôn giáo ở Việt Nam từ sau Đổi mới. Dưới tác động của chủ trương, 

chính sách của Đảng, sự biến đổi sinh thái, quá trình đô thị hóa, hiện 

đại hóa hiện nay, nghi lễ rước nước vừa có sự bảo lưu, gìn giữ các giá 

trị truyền thống; vừa có biến đổi nhanh trên nhiều phương diện. Đó 

không chỉ là sự thích ứng trong điều kiện mới, mà còn phản ánh quá 

trình xây dựng văn hóa địa phương giàu bản sắc và hiện đại./. 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                89  

 

 
CHÚ THÍCH: 

1 Trước thế kỉ XV, Thịnh Liệt có tên là Cổ Liệt, do có con sông Sét chảy 

qua nên còn có tên Nôm là Kẻ Sét (làng Sét), được chia thành tám giáp 

(từ Giáp Nhất đến Giáp Bát). Khoảng cuối thế kỉ XIX, đầu thế kỉ XX, 

Thịnh Liệt có sự biến động mạnh về đơn vị hành chính, chỉ còn lại Giáp 

Nhất, Giáp Nhị (Giáp Tam và Giáp Ngũ nhập vào Giáp Nhị), Giáp Tứ; Giáp 

Lục và Giáp Bát (Giáp Thất nhập vào Giáp Bát), dẫn tới mối liên hệ về kinh 

tế, văn hóa, xã hội của các giáp trong làng Sét không còn chặt chẽ như 

trước đây; đời sống tín ngưỡng, tôn giáo của cộng đồng cũng phân rã. 

Mỗi giáp đều xây dựng đình riêng thờ các vị Thành hoàng của giáp mình.  

2 Hồ sơ di tích Đình Giáp Nhị (thôn Giáp Nhị - xã Thịnh Liệt - huyện 

Thanh Trì - Thành phố Hà Nội) năm 2001, cán bộ lập hồ sơ: Vương Xuân 

Lợi. Bản hiện lưu trữ tại đình Giáp Nhị.   

3 Dân gian có giả thuyết cho rằng: do Nghị Công lập trạm thu thuế bạc của 

dân buôn ở bến sông Hồng đầu làng Thượng Thụy nên người dân gọi là 

bến Bạc/ làng Bạc. Tuy nhiên, từ nguyên của chữ Bạc (chữ Hán là 泊) đã 

mang ý nghĩa: ghé vào, đỗ thuyền vào bờ, nhấn mạnh bến sông có thuyền 

bè lưu lại để trao đổi hàng hóa.   

4 Là vùng đất văn hiến, với nhiều đặc điểm về định danh, nhiều đơn vị 

hành chính của Hà Nội được gọi là Kẻ gắn với tên Nôm của làng như: Kẻ 

Chèm, Kẻ Vẽ, Kẻ Noi, Kẻ Đáy, Kẻ Đơ... 

5 Long Vương (có nơi còn gọi là vua Thủy Tề) là tên gọi chung cho vị thần 

cai quản vùng sông nước và đại dương. Phàm chỗ nào có sông nước, ao 

hồ thì sẽ có Long Vương cư ngụ. Sự vận hành của dòng nước, của thiên 

tai, khí hậu, mùa màng phụ thuộc vào Long Vương. Chức năng trấn thủy 

và trị thủy của Long Vương thể hiện rõ ở làng Thượng Thụy khi hạn hán 

thì ngài có thể tạo sấm hô mưa; khi lũ lụt có thể điều hòa dòng chảy. Điều 

này hoàn toàn phù hợp với tâm thức của người dân làng Thượng Thụy – 

làng ven sông, lại nằm ở vị thế ác hiểm của dòng chảy sông Hồng. Nơi 

đây, lòng sông không bằng phẳng, địa hình thay đổi bất ngờ. Ngay giữa 

sông, một bãi nổi nhô lên tạo thành một ghềnh ở vị trí bến Bạc, thắt dòng 

chảy nhỏ lại, sau đó lại mở ra, chảy mạnh ở vị trí phía bến Sù (Phú Xá). 

Người đi tàu bè buôn bán thông thương trên sông Hồng đều ghi nhớ, 

nhắc nhở nhau về sự hiểm trở của “Ghềnh Bạc – Thác Sù” để cẩn thận 

mỗi khi qua lại. 

Bốn vị phối thờ cùng Long Vương tương truyền là gia đình Nghị Công là 

viên quan nhà Hán, có công với làng, sau bị mất trên sông Hồng.    

6 Lý giải về tên gọi “Vật lầu”, tác giả Phạm Trung Hiếu nhấn mạnh là do 

người dân đọc chệch âm cầu thành lầu xuất phát từ yếu tố tiếng địa 

phương [Xem: Phạm Trung Hiếu, 2007: 79]. 

7 Tư liệu điền dã của tác giả trong dịp đầu Xuân năm 2025. 



90                                                        Nghiên cứu Tôn giáo. Số 3 – 2025  

 

 
TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Toan Ánh (2005), Nếp cũ – Làng xóm Việt Nam, Nxb. Trẻ, TP. HCM. 

2. Vũ Thanh Bằng (2020), “Dấu ấn Đạo giáo ở đình Giáp Nhị, phường 

Thịnh Liệt, quận Hoàng Mai, Hà Nội”, thuộc Hội thảo khoa học Đạo 

giáo Việt Nam - lịch sử du nhập và phát triển, Viện Tôn giáo tổ chức, Hà 

Nội, tháng 9/2020.  

3. Vũ Thanh Bằng (2023), “Thờ cúng Thành hoàng ở làng Thượng Thụy, 

quận Tây Hồ, Hà Nội: lịch sử và hiện tại”, TĐKH: “Bến Bạc & Đền Cô 

Bơ Bến Bạc trong chiến lược phát triển du lịch tâm linh sông Hồng” do 

Viện NC các Vấn đề Tôn giáo Tín ngưỡng – Liên hiệp các hội KH và KT 

Việt Nam tổ chức, Hà Nội, 5/2023.  

4. Vũ Thanh Bằng (2023), “Tiếp cận sinh thái học về tín ngưỡng Thành 

hoàng ở xã Cổ Bi, huyện Gia Lâm, Hà Nội”, Tạp chí Nghiên cứu Tôn 

giáo, số 10, tr.3-24.  

5. Nguyễn Chí Bền (2015), Lễ hội cổ truyền của người Việt: cấu trúc và thành tố, 

Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội.  

6. Phan Kế Bính (2006), Việt Nam phong tục, Nxb. Văn học, Hà Nội.  

7. Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 

1973. 

8. Phạm Trung Hiếu (2007), Lễ hội đình làng Quan Xuyên, xã Thành Công, 

huyện Khoái Châu, tỉnh Hưng Yên, Luận văn Thạc sĩ Văn hóa học, 

Trường Đại học Văn hóa Hà Nội. 

9. Nguyễn Thị Việt Hương (2015), Tục thờ nước của người Việt qua lễ hội ở 

Hà Nội và phụ cận, Nxb. Lao động, Hà Nội.  

10. Võ Thị Hoàng Lan (2012), “Tục thờ nước của người Việt ở châu thổ sông 

Hồng”, Luận án Tiến sĩ Văn hóa học, Viện Văn hóa Nghệ thuật Việt Nam, 

Hà Nội. 

11. Lê Hồng Lý (2014), “Vai trò của nhà nước đối với lễ hội dân gian hiện 

nay”, Tạp chí Văn hóa dân gian, số 6, tr.3-7.  

12. Ngô Đức Thịnh (chủ biên, 2001), Tín ngưỡng và văn hóa tín ngưỡng ở 

Việt Nam, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội. 

13. Đỗ Lan Phương (2010), Tục thờ Chử Đồng Tử, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội. 

14. Schechner. Richard, Performance Theory, New York Routhledge, 1988.  

15. Lê Đình Tòng (2003), Sơ lược ký ức thời gian về quê hương Quan Xuyên, 

Tài liệu lưu tại đình Quan Xuyên (Hưng Yên).  

16. Vũ Diệu Trung (2019), “Tín ngưỡng cầu nước, cầu mưa ở châu thổ Sông 

Hồng”, in trong: Bộ Giáo dục và Đào tạo, Trường Đại học Cần Thơ 

(2019), Kỷ yếu hội thảo khoa học quốc tế Văn hóa sông nước ở Đông 

Nam Á – bảo tồn và phát triển, Nxb. Đại học Cần Thơ,  tr.205-214. 

17. 张 辉. 试论宗教仪式中水的象征意义. 河北省社会主义学院学报. 民

族宗教研究. 2010年 4月第 2期 [Trương Huy (2010), “Thử luận về ý 

nghĩa biểu tượng của nước trong nghi lễ tôn giáo”, Tạp chí Học viện Xã 



Vũ Thanh Bằng. Biến đổi nghi lễ rước nước trong tín ngưỡng...                91  

 

 
hội chủ nghĩa tỉnh Hà Bắc, [chuyên mục] Nghiên cứu dân tộc và tôn giáo, 

kỳ 2, số 4, năm 2010]. 

18. Lê Trung Vũ, Lê Hồng Lý, Nguyễn Thị Phương Châm (2014), Lễ hội dân 

gian, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội.  
 

 

Abstract 

 

CHANGES IN THE WATER-PROCESSION RITUAL IN THE 

CULT OF VILLAGE TUTELARY GODS IN VIETNAM 

NORTHERN DELTA TODAY 

Vu Thanh Bang 

Institute for Religious Studies, VASS 

The water-procession ritual is a prominent feature in the festivals of 

the Vietnamese people in the Vietnam Northern Delta, particularly in 

those honoring the village tutelary gods. This ritual is regarded as a 

ceremonial activity that integrates multiple layers of symbolic 

religious culture tied to the region’s natural conditions, historical 

background, and the formation and development of the local 

community. In essence, the water-procession ritual reflects 

characteristics of agricultural beliefs, where one can see the presence 

of polytheistic faith and the enduring aspirations of the community 

over time. In the current context of rapid urbanization and 

modernization, while retaining traditional elements, the water-

procession ritual has also undergone significant changes, reflecting the 

community’s adaptation to new conditions. Based on secondary 

sources and data collected from fieldwork in three localities in the 

Northern Delta: Giáp Nhị village (Thịnh Liệt ward, Hoàng Mai 

district, Hanoi), Thượng Thụy village (Phú Thượng ward, Tây Hồ 

district, Hanoi), and Quan Xuyên village (Thành Công commune, 

Khoái Châu district, Hưng Yên province), this article provides an 

overview of the ritual, its characteristics, and some trends of change in 

the water-procession ritual within the tutelary god belief system in 

contemporary contexts. 

Keywords: Water-procession ritual, tutelary god belief, Northern 

Delta, Vietnam 


