
TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  328                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

THE CATEGORY OF "CHÍ" IN NGUYEN TRAI'S NOM POETRY 
 

Nguyen Van Trung* 
TNU – University of Education 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Received:  19/3/2025 Middle age Vietnamese literature often exalts the "chí" (will, 

ambition, aspiration) of the noble man, the true gentleman. Using 

poetry to express one's "chí" is a way for poets to reveal their inner 

thoughts, emotions, and aspirations. Nguyen Trai, however, had a 

unique way of expressing his "chí." How is this uniqueness 

manifested in his Nom poetry? Through an initial examination of his 

Quoc am thi tap (National pronunciation poetry collection), 

particularly the 21 poems titled Ngon Chi (Expressing Aspirations), 

the results reveal aspects of the will of a patriotic Confucian scholar. 

In Nguyen Trai's poetry, "chí" represents patriotism and the desire to 

build a prosperous nation in peace. At the same time, Nguyen Trai 

also shows that "chí" encompasses personal emotions and individual 

ideals towards the community. This study reveals a close relationship 

between ideology and literature, a relationship not only found in 

Nguyen Trai's works but also in many other authors of middle age 

Vietnamese literature. 

Revised:  25/6/2025 

Published:  25/6/2025 

KEYWORDS 

Expressing Aspirations  

Nguyen Trai  

Nom poetry  

Quoc am thi tap  

Middle age Vietnamese Literature 

 

 

PHẠM TRÙ “CHÍ” TRONG THƠ NÔM NGUYỄN TRÃI 
 

Nguyễn Văn Trung 
Trường Đại học Sư phạm - ĐH Thái Nguyên 
 

THÔNG TIN BÀI BÁO TÓM TẮT 

Ngày nhận bài:  19/3/2025 Văn học trung đại Việt Nam vẫn thường đề cao “chí” của người quân 

tử, bậc nam nhi. Mượn thơ để nói chí là một hình thức bày tỏ nỗi 

lòng, bộc lộ tâm sự, thể hiện hoài bão của mỗi thi nhân. Đối với 

Nguyễn Trãi, cách thể hiện “chí” của ông cũng rất khác biệt. Vậy sự 

khác biệt đó được thể hiện như thế nào trong sáng tác thơ Nôm của 

ông? Thông qua khảo sát ban đầu Quốc âm thi tập, đặc biệt là 21 bài 

thơ có nhan đề Ngôn chí, kết quả thu được đã cho thấy phần nào chí 

hướng của một nhà nho yêu nước. Trong thơ Nguyễn Trãi, “chí” là 

yêu nước, là khát vọng xây dựng đất nước phát triển trong hòa bình. 

Đồng thời, Nguyễn Trãi cũng cho thấy “chí” là cảm xúc cá nhân, là 

lý tưởng của mỗi cá nhân đối với cộng đồng. Kết quả nghiên cứu đã 

cho thấy mối quan hệ chặt chẽ giữa tư tưởng và văn chương. Mối 

quan hệ này không chỉ thấy ở riêng Nguyễn Trãi mà còn gặp ở nhiều 

tác giả khác trong văn học trung đại Việt Nam. 

Ngày hoàn thiện:  25/6/2025 

Ngày đăng:  25/6/2025 

TỪ KHÓA 

Thi ngôn chí 

Nguyễn Trãi  

Thơ Nôm  

Quốc âm thi tập  

Văn học trung đại Việt Nam 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI: https://doi.org/10.34238/tnu-jst.12345 

 
*Email: trungnv.lol@tnue.edu.vn 

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn
https://doi.org/10.34238/tnu-jst.12345


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  329                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

1. Đặt vấn đề  

Thơ ca trung đại Việt Nam, đặc biệt là thơ Nôm luôn là đề tài hấp dẫn để các nhà nghiên cứu 

đào sâu tìm tòi. Bản thân của thơ Nôm là dùng chữ Nôm ghi lại lời nói của người Việt nên ý tứ 

cũng như câu chữ gần gũi với đời sống người dân Việt Nam. Nguyễn Trãi là một thi nhân “bậc 

thầy” trong sáng tác thơ Nôm. Sáng tác chữ Nôm của Nguyễn Trãi chủ yếu là thơ và hầu hết 

được tập hợp lại thành một tập với nhan đề Quốc âm thi tập. Thi tập này được các học giả biên 

soạn và phân ra làm nhiều môn loại như: Ngôn chí, tự thán, tức sự, tự thuật, thời lệnh môn, hoa 

mộc môn, cầm thú môn.v.v... Mỗi môn loại đều có những bài thơ tiêu biểu mang đậm màu sắc 

của đất nước và con người Đại Việt.  

Khác với thơ chữ Hán, thơ Nôm của Nguyễn Trãi biểu lộ rõ tâm tình của ông hơn. Người xưa 

thường dùng thơ để nói chí hướng, và không ngoại lệ, Nguyễn Trãi cũng dùng thơ ca để biểu thị 

nỗi lòng, bộc lộ cảm xúc. Vấn đề thơ nói chí của tác giả văn học trung đại Việt Nam, đặc biệt là 

thơ nói chí của Nguyễn Trãi, đã từng được nhắc đến trong các nghiên cứu của các học giả như 

Trần Đình Hượu, Trần Ngọc Vương, Nguyễn Hữu Sơn v.v… Tuy nhiên, những nghiên cứu chỉ 

dừng lại ở góc độ đánh giá đơn lẻ như nhận định trong chuyên luận Nho giáo và Văn học Việt 

Nam trung cận đại của nhà nghiên cứu Trần Đình Hượu [1], hoặc Văn học Việt Nam dòng riêng 

giữa nguồn chung của Trần Ngọc Vương [2] hoặc những nhận định được in trong chuyên luận 

Nguyễn Trãi về tác giả và tác phẩm do tác giả Nguyễn Hữu Sơn tuyển chọn và giới thiệu [3]… 

Bên cạnh 03 chuyên luận nêu trên của những nhà nghiên cứu hàng đầu trong văn học trung 

đại Việt Nam, giới học thuật còn có một số bài viết về nghệ thuật thơ ca của Nguyễn Trãi, có thể 

kể đến 05 bài báo khoa học sau: “Nguyễn Trãi và thể thơ Việt Nam trong Quốc âm thi tập” [4], 

“Trăng trong ‘Quốc âm thi tập’” [5]; “Quan niệm của Nguyễn Trãi về vai trò và trách nhiệm của 

người nghệ sĩ trong sáng tác văn nghệ” [6]; “Nhận thức lại thái độ thẩm mĩ của Nguyễn Trãi 

trong “Quốc âm thi tập”” [7]; “Giải mã những câu thơ sáu chữ trong Quốc âm thi tập từ ngả 

đường ngữ âm học lịch sử” [8]... Hầu hết những bài viết này đều nghiên cứu về nội dung và nghệ 

thuật của thơ Nôm Nguyễn Trãi trong Quốc âm thi tập ở nhiều khía cạnh, tuy nhiên vẫn chưa có 

một bài viết nào tập trung vào phạm trù “chí” trong thơ Nôm của ông. 

Để đánh giá một cách cụ thể hơn đặc trưng thơ nói chí của Nguyễn Trãi, bài viết đã dựa trên cơ 

sở phân định ranh giới giữa hai khái niệm “thi ngôn chí” và “Thi dĩ ngôn chí”, đồng thời áp dụng 

vào việc phân tích sơ bộ tập thơ Nôm Quốc âm thi tập của Nguyễn Trãi để đưa ra những đánh giá cụ 

thể hơn về tác gia này. Qua đó, bài viết giúp cho độc giả có một cái nhìn xác đáng về phạm trù “chí” 

trong thơ ca của tác giả. 

2. Phương pháp nghiên cứu 

- Phương pháp phân tích, đối chiếu: phương pháp này được triển khai để phân định hai khái 

niệm dễ gây nhầm lẫn là “thi ngôn chí” và “Thi dĩ ngôn chí”, lựa chọn ra khái niệm xác đáng hơn 

để vận dụng vào việc phân tích thơ Nôm của Nguyễn Trãi. 

- Phương pháp thống kê, phân loại: Dựa trên cơ sở thống kê toàn bộ Quốc âm thi tập của 

Nguyễn Trãi, chúng tôi lựa chọn ra chùm 21 bài thơ Ngôn chí để khảo sát, phân tích và đánh giá 

những nội dung thể hiện rõ nhất quan điểm của tác giả khi dùng thơ để nói chí. 

- Phương pháp tổng hợp: Phương pháp này giúp bài viết tổng kết lại được kết quả nghiên cứu 

để củng cố thêm nhận định đã được đề xuất, đồng thời có thể đưa ra những hướng gợi mở mới 

khi nghiên cứu thơ Nôm của Nguyễn Trãi. 

3. Kết quả nghiên cứu 

3.1. “Thi ngôn chí” hay “Thi dĩ ngôn chí”? 

Trong nghiên cứu văn học thường xuất hiện hai khái niệm gần như tương đồng tuy nhiên nội 

hàm lại có chút khác biệt là “thi ngôn chí” 詩言志 và “Thi dĩ ngôn chí” 詩以言志. 

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  330                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

Đối với cụm từ “thi ngôn chí”, tư liệu cổ nhất nhắc đến ba chữ này là sách Thượng thư 尚書, thiên 

Nghiêu điển 堯典. Khi nói đến vai trò của thơ ca, ngâm vịnh và âm nhạc, sách đã viết: “Thi ngôn chí, 

ca vĩnh ngôn, thanh y vĩnh, luật hòa thanh. Bát âm khắc hài, vô tướng đoạt luân, thần nhân dĩ hòa.” 

(詩言志，歌永言，聲依永，律和聲。八音克諧，無相奪倫，神人以和) [9, tr. 20]. Câu này có 

thể hiểu một cách khái quát là thơ nói chí hướng, ca ngâm vịnh lời, thanh theo giọng ngâm, luật để 

hòa thanh, bát âm hài hòa, không chen lẫn lộn xộn. Thần và người do đó đều hòa hợp. 

Về cụm từ “Thi dĩ ngôn chí”, tài liệu sớm nhất cho thấy sự xuất hiện của nó là Tả truyện. Phần 

Tương Công nhị thập thất niên của sách này có nói đến việc sau khi các danh sĩ tham dự bữa tiệc 

của Trịnh Giản Công, mỗi người yêu cầu đọc một bài thơ để thể hiện chí hướng. Buổi tiệc kết thúc, 

Triệu Vũ nói với Thúc Hướng: “Văn Tử cáo Thúc Hướng viết: ‘Bá Hữu tương vi lục hĩ! Thi dĩ ngôn 

chí, chí vu kì thượng, nhi công oán chi, dĩ vi tân vinh, kỳ năng cửu hồ? Hạnh nhi hậu vong.’ Thúc 

Hướng viết: ‘nhiên. Dĩ xỉ! Sở vị bất cập ngũ nẫm giả, phu tử vị hĩ. ’ Văn Tử viết: ‘kì dư giai sổ thế 

chi chủ dã. Tử Triển kỳ hậu vong giả dã, tại thượng bất vong giáng. Ấn thị kỳ thứ dã, lạc nhi bất 

hoang. Lạc dĩ an dân, bất dâm dĩ sử chi, hậu vong, bất diệc khả hồ?’” [10, tr. 189-190]. 

Tức, Sau buổi tiệc, Triệu Vũ nói với Thúc Hướng: “Bá Hữu e rằng sẽ bị giết. Thơ là biểu đạt 

tâm ý của một người. Ông ta dám đem những lời miệt thị quốc quân của ông ta biểu thị một cách 

công nhiên trước mặt quan khách, để lấy lòng người khác. Ông ta như vậy, làm sao sống lâu 

được? Chỉ e rằng không bao lâu sẽ bị tai họa thiệt thân.” Thúc Hướng nói: “Đúng thế. Ông ta có 

phần kiêu ngạo. Thế mới nói Sống không quá năm năm, có lẽ nói về trường hợp này.” Triệu Vũ 

nói: “Sáu người khác đều có thể phò tá nhiều vị chúa công của nước Trịnh. Tử Triển là người 

cuối cùng rời khỏi chính trường. Ông ta làm quan to nhưng không quên nhân dân cấp dưới. Kế 

đó là Ấn Đoạn. Có thể hưởng lạc mà không hoang dâm. Dùng hưởng lạc để an định nhân dân, 

nhưng lại làm cho nhân dân không vượt quá thân phận để hoang dâm vô độ, có thể duy trì được 

lâu dài, thì có việc gì không thể làm được?”. Và “Thi” ở đây được xác định là Kinh Thi.  

Như vậy, xét về thời gian và xuất xứ, có thể thấy hai khái niệm này xuất hiện tương đồng, đều 

từ thư tịch cổ thời tiên Tần. Tuy nhiên nội hàm của hai khái niệm có sự khác biệt. 

Mao thi tự 毛詩序 chép: “thi giả, chí chi sở chi dã, tại tâm vi chí, phát ngôn vi thi. Tình động 

vu trung nhi hình vu ngôn, ngôn chi bất túc cố ta thán chi, ta thán chi bất túc cố vịnh ca chi, vịnh 

ca chi bất túc , bất tri thủ chi vũ chi, túc chi khiêu chi dã.” (詩者，志之所之也，在心爲志，發

言爲詩，情動于中而形于言，言之不足，故嗟歎之，嗟歎之不足，故詠歌之，詠歌之不足，

不知手之舞之足之蹈之也。) [9, tr. 22-23]. Có thể hiểu “Thơ, là nơi của chí, tại tâm thì gọi là 

chí, phát ngôn thì gọi là thi. Tình vận động ở bên trong, mà hình thái thì ở ngôn từ. Lời không đủ 

thì thể hiện bằng sự thở than; thở than không đủ thì bày tỏ qua vịnh ca; vịnh ca không đủ thì 

chẳng hiểu được thế nào là tay múa, chân nhảy”. Đây có thể coi là luận điểm khẳng định quá 

trình sáng tác thể loại thi ca từ đó trở thành một bước hoàn chỉnh mệnh đề “Thi ngôn chí”, một 

mệnh đề được coi là “khai sơn chi tác” của thi ca cổ điển Trung Quốc. 

Trong thiên Tương Công nhị thập thất niên 襄公二十七年 của sách Tả truyện 左傳 cụm từ 

“Thi dĩ ngôn chí” cũng được nhắc đến, “Thi” ở đây chỉ Kinh Thi 詩經, tập đại thành của thi ca 

dân gian Trung Quốc, không đơn thuần là thi ca nói chung, và theo đó “chí” cũng là hoài bão, 

tâm tư của người đọc Kinh Thi, mượn Kinh Thi để biểu đạt tâm tư, tình cảm của người đọc và 

người tiếp nhận, chứ không phải “chí” của người sáng tác Kinh Thi.  

Trong 3 chữ “thi ngôn chí”, có thể thấy chữ “thi” mang nội hàm ý nghĩa rộng hơn, và biểu thị 

thi ca nói chung, đồng thời chữ “chí” cũng biểu đạt một cách cụ thể tâm tư, hoài bão, cũng như 

tâm trạng, tình cảm của mỗi tác giả. Như vậy, ba chữ “thi ngôn chí” là sự kế thừa và phát triển 

của “Thi dĩ ngôn chí”, đồng thời thể hiện một cuộc chuyển hướng từ “chí” của độc giả, tức người 

tiếp nhận sang “chí” của thi nhân, tức người sáng tác. 

Về nguồn gốc của “thi ngôn chí”, chữ “chí” chưa xuất hiện trong giáp cốt văn và kim văn, nhưng 

trong Thuyết văn giải tự 說文解字 của Hứa Thận đời Hán đã xuất hiện, và theo cách giải thích trong 

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  331                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

cuốn sách này thì có thể hiểu “chí là tất cả những ý tứ xuất phát từ trong tâm” hay nói cách khác “chí 

giả, tâm chi sở chi” (志者，心之所之), tức là “tâm động” làm nên “chí” (tâm động tác vi “chí”) [11, 

tr. 71]. Như vậy, có thể tóm lược, “chí” là một loại vận động của ý thức xuất phát từ trong tim của 

mỗi người. Khi luận giải chữ “chí”, nhà nghiên cứu Trung Quốc là Văn Nhất Đa cho rằng chữ “chí” 

志 có tượng chữ “chỉ” 止 ở trên chữ “tâm” 心, nên “chí” tức là dừng lại ở trên tâm, hay cất giấu ở 

trong tim, và vì thế, chữ “chí” có 3 ý nghĩa cơ bản: 1) ký ức; 2) ghi chép lại; 3) hoài bão [9, tr. 20]. 

Người xưa thường dùng chữ “chí” 志 để thay cho chữ “ý” 意. Vào thời cổ đại, “thi” và “chí” 

đồng nghĩa, có cùng âm đọc nên có thể mượn nhau để sử dụng. Do đó, “thi” và “chí” bản thân là 

một chữ, sau này sự xuất hiện của “thi ngôn chí” càng khẳng định thêm sự chắc chắn của cơ sở 

ngữ liệu.  

 Nhà nghiên cứu Ninh Bồi Long (Trung Quốc) đã đưa ra hai tiêu chí để phân biệt giữa “thi 

ngôn chí” và “Thi dĩ ngôn chí”. Theo ông, “‘Thi dĩ ngôn chí’ lý luận làm nên tiếp nhận văn học, 

còn ‘thi ngôn chí’ là lý luận làm nên sáng tác văn học”. (“詩以言志”是作爲文學接受理論的，

而“詩言志”則是作爲文學創作理論的。) [9, tr. 20]. 

Như vậy, có thể thấy trên góc độ nội hàm ý nghĩa, “thi ngôn chí” và “thi dĩ ngôn chí” là hai 

khái niệm khác nhau về nội hàm ý nghĩa. Do đó cần tránh sự hiểu lầm về hai khái niệm.  

3.2. “Thi ngôn chí” trong thơ Nôm Nguyễn Trãi 

Những bậc vĩ nhân xưa nay đều là sứ giả của các thời đại, văn chương của họ, nếu như họ có 

văn chương thực sự, thì thường chở cái đạo lớn của thời đại. Bởi vậy, kẻ sĩ xưa kia làm thơ cốt để 

nói lên cái chí của mình. Thiên Thuấn điển trong Kinh Thư nói rõ là “thi ngôn chí”, sách Tả 

truyện nhắc lại ý đó: “Thi dĩ ngôn chí” hoặc thiên Nho hiệu 儒效 trong sách Tuân Tử 荀子: “Thi 

ngôn kỳ chí dã” hoặc thiên Thiên hạ 天下 trong sách Trang Tử 莊子 đều nói lại ý đó: “Thi dĩ đạo 

chí” (詩以道志) v.v… Khổng Tử thường nhắc nhở con mình là Bá Ngư phải chăm lo học tập 

Kinh Thi, vì “Bất học thi, vô dĩ ngôn” (不學詩無以言), tức “Không học Kinh Thi thì khó ăn nói 

ở đời” (trích thiên Quý thị 季氏 trong sách Luận ngữ 論語) [9, tr. 22]. 

Ở trường hợp Nguyễn Trãi, xét tổng thể thơ ca của ông có thể thấy, những sáng tác này đại 

thể đều dùng để biểu đạt tâm tư, tình cảm của cá nhân ông đối với thế cuộc, đối với bản thân… 

Do đó, khi nghiên cứu thơ ca của ông, chúng ta nên dùng khái niệm “thi ngôn chí”.  

Xét đến thơ Nôm của Nguyễn Trãi, Quốc âm thi tập là đại diện tiêu biểu nhất. Trong thi tập 

có một chùm 21 bài thơ mang tên Ngôn chí. Những bài thơ này mặc dù mang tên là Ngôn chí 

nhưng chủ đề khá đa dạng. Chẳng hạn trong bài thơ Ngôn chí kỳ nhất, Nguyễn Trãi nói về việc 

ông nhàn thân, trở về với cuộc sống thanh đạm, thưởng thức những thú vui thường ngày như: 

thưởng trà, nghe tiếng chim kêu, xem hoa nở, chơi cờ cùng bạn hữu. Tuy nhiên, kết thúc bài thơ 

vẫn là nỗi niềm tâm sự của một người tận trung, tận hiếu. Tâm trạng đó được ông tâm niệm bằng 

câu nói “chăng nỡ trễ”, tức là không dám trễ nải chỉ mong làm tròn đạo làm con và đạo làm tôi.  

Bui có một niềm chăng nỡ trễ, 

Đạo làm con với đạo làm tôi. 

Khảo sát toàn bộ 21 bài thơ có nhan đề Ngôn chí trong Quốc âm thi tập, có thể thấy đại đa số 

những bài thơ trong chùm thơ này đều nói đến cảnh sống thanh nhàn. Tuy nhiên, ông không đơn 

thuần miêu tả cảnh sống thanh nhàn đó mà, ẩn sau cuộc sống với thiên nhiên thôn dã vẫn là nỗi 

lòng canh cánh chưa trọn đạo trung thần, hiếu tử. Có thể hiểu đây chính là chí của Nguyễn Trãi.  

Trong thơ quốc âm của Nguyễn Trãi, chữ “chí” cơ bản được thể hiện ở sự bất đắc chí (chưa 

thỏa chí nguyện), chưa báo đền được ơn vua lộc nước, và đồng thời cũng là sự trăn trở chưa vẹn 

tròn đạo hiếu với song thân. Đây là điều bản thân tác giả luôn băn khoăn, day dứt suốt trong 

những ngày tháng tạm gác lại việc quan. Có thể điểm qua một số câu thơ như:  

Quân thân chưa báo lòng canh cánh, 

Tình phụ cơm trời áo cha. 

(Ngôn chí kỳ thất) 

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  332                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

Hoặc như hai câu trong bài Ngôn chí kỳ cửu, ông cũng viết: 

Liêm, cần tiết cả tua hằng nắm, 

Trung, hiếu niềm xưa mựa nữa rời. 

Và trong bài Ngôn chí số 11, tức Ngôn chí kỳ thập nhất, ông vẫn day dứt: 

Nợ quân thân chưa báo được, 

Hài hoa còn bợn dặm thanh vân. 

Có thể nói, chùm thơ Ngôn chí là tập hợp những bài thơ Nôm hay nhất về chí của Nguyễn Trãi. 

Ông thể hiện sự tinh tế của mình trong việc miêu tả thiên nhiên, cuộc sống bình yên vùng nông 

thôn. Ẩn sau mỗi ngọn cây, nếp nhà, tiếng chim, nhánh muống vẫn là một nỗi u hoài, một tình cảm 

trĩu nặng của một trí thức Nho học. Cho dù cuộc sống đẹp tươi với những hoa nở, chim kêu mỗi 

sớm mai, hay ánh trăng, vị trà khi đêm xuống, thì tâm tư của thi nhân vẫn vướng bận một món nợ 

“quân thân”. Nguyễn Trãi vẫn luôn tâm niệm đây là món nợ mà bản thân ông chưa thể trả nổi. 

Ngược dòng lịch sử đến thời Trần, đã từng có một vị danh tướng “thẹn” khi chưa trả được nợ công 

danh là Phạm Ngũ Lão. Mặc dù lập bao công danh hiển hách trong công cuộc chống ngoại xâm 

nhưng Phạm Ngũ Lão vẫn “thẹn”, một nỗi “thẹn” thể hiện được hoài bão, chí khí cao ngất của đấng 

nam nhi. Đến với Nguyễn Trãi, người cũng đã lập bao công lao giúp nhà Lê dựng nghiệp, nhưng 

vẫn phảng phất nỗi u hoài. Trong ý thức của những bậc vĩ nhân đó, họ luôn muốn làm nhiều điều 

hơn những gì đã làm. Nguyễn Trãi buồn, không phải chưa lập được công danh gì cho quốc gia, ông 

buồn có lẽ là bởi giữa lúc đang hừng hực khí thế phò vua giúp đời lại không có cơ hội được thể 

hiện tài năng, giữa lúc muốn bận việc quan lại phải sống trong cảnh “thanh quan”, mặc dù chức vị 

còn đó nhưng năng lực chẳng được dùng. Bề ngoài là cuộc sống an nhàn làm bạn với hạc, vượn, 

trúc, mai kết anh em với trăng, mây, làm láng giềng với núi nhưng nơi sâu thẳm trong tâm trí thi 

nhân vẫn là nỗi nhớ đến bạn cũ vườn Nho, cũng là những trí thức cùng chí hướng với ông. 

Nỗi khổ tâm của Nguyễn Trãi đã được giáo sư Trần Đình Hượu nhận định như sau: “Nho giáo 

ảnh hưởng trực tiếp đến văn học qua thế giới quan của người viết. Nho giáo hiểu quan hệ giữa 

thiên đạo và nhân sự, sự tồn tại của trời, sự chi phối của Đạo, Lý của Mệnh. Cách Nho giáo hình 

dung thực tế, vạn sự, vạn vật và lẽ biến dịch; cách Nho giáo hiểu cổ kim (lịch sử), cách Nho giáo 

hình dung xã hội, sự quan trọng đặc biệt của cương thường, đòi hỏi con người có trách nhiệm, có 

tình nghĩa, cảm xúc, cách suy nghĩ làm cho con người quan tâm hàng đầu đến đạo đức, lo lắng 

cho thế đạo, nhân tâm, băn khoăn về lẽ xuất xử” [1, tr. 51-52]. 

Trong Quốc âm thi tập, từ “chí cũ” được lặp đi lặp lại khá nhiều, có thể điểm qua các bài thơ như 

Ngôn chí kỳ thập nhất, Thuật hứng kỳ bát, Mạn thuật kỳ thập hay Bảo kính cảnh giới kỳ thập thất. 

Có thể thấy sự thủy chung son sắt của ông với chí hướng nam tử của bản thân mình. Tâm tư đó luôn 

thường trực trong con người ông: Quân tử hãy lăm bền chí cũ/ Chẳng âu ngặt, chẳng âu già (Ngôn 

chí kỳ thập thất); Thân xưa hương hỏa chăng còn ước/ Chí cũ công danh đã phỉ nguyên (Thuật hứng 

kỳ bát); Tưởng thân hư ảo nổi bằng bèo/ Chí cũ công danh vẫn rã keo (Mạn thuật kỳ thập); Cầu 

hiền chí cũ mong cho được/ Bất nghĩa lòng nào mựa nỡ toan (Bảo kính cảnh giới kỳ thập thất). 

“Chí cũ” ở đây là chí lớn, đại chí của quân tử, nó vốn có trong suy nghĩ của chủ thể từ lâu. Đó 

là chí vì dân, vì nước, tức niềm ưu ái mà bản thân Nguyễn Trãi đã nói đi nói lại nhiều lần:  

Còn có một lòng âu việc nước, 

Đêm đêm thức nhẫn nẻo sơ chung. 

(Thuật hứng kỳ nhị thập tam) 

Đọc sách thì thông đòi nghĩa sách, 

Đam dân mựa nỡ mất lòng dân. 

(Bảo kính cảnh giới kỳ ngũ thập thất) 

Thật ra, chỉ có quan điểm văn chương thể hiện chí lớn kẻ sĩ mới là quan điểm đúng đắn. Những 

nhà văn, nhà thơ thuộc thế hệ sau Nguyễn Trãi như Lê Thánh Tông và Tao Đàn nhị thập bát tú, 

Nguyễn Bỉnh Khiêm và học trò của ông, như Phùng Khắc Khoan, Lương Hữu Khánh… đều có ý 

thức lấy văn chương làm một phương tiện cao quý để phục vụ cuộc sống vì dân, vì nước.  

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  333                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

Khi nhận xét về Nguyễn Trãi, Phan Phu Tiên có viết trong Tân san Việt âm thi tập tự như sau: 

“tâm hữu sở chi tất hình vu ngôn, cố thi dĩ ngôn chí dã. Đường Ngu quần thần xướng họa, liệt 

quốc dân tục ca dao, kỳ trị loạn chi tích bất đồng, nhi cảm phát vu tâm tắc nhất” (心有所之必形

于言，故詩以言志也。唐虞群臣唱和，列國民俗歌謠，其治亂之迹不同，而感發于心則一) 

[12, tr. 11]. Tạm dịch: “Trong lòng có chí hướng gì ắt sẽ thể hiện ra lời nói, cho nên thơ là để nói 

lên cái chí của mình. Lời xướng họa giữa vua tôi đời Đường, Ngu và câu ca dao dân gian đời Liệt 

Quốc, mặc dù trong đó dấu vết thời thịnh trị và loạn lạc không giống nhau, nhưng cảm xúc phát 

ra từ trong lòng chỉ là một.” 

Đỗ Thu Hiền cũng nhận định: “Sự quan tâm của Nho giáo thiên hẳn về phía xã hội nhân 

quần, trong phạm vi những mối quan hệ giữa người với người, trong cơ sở đạo đức cá nhân, đạo 

đức xã hội. Mỹ học của Nho gia cũng vì thế nhấn mạnh tới hứng thú thẩm mỹ từ phía nhân tình, 

đạo đức” [13, tr. 199]. 

Thơ ca của Nguyễn Trãi tập trung vào cái đẹp của nhân cách chủ thể, cái đẹp đó bao trùm toàn 

bộ hệ thống quan niệm thẩm mỹ của ông. Khi thể hiện mong ước của một nhà Nho, ông viết:  

Từ ngày gặp hội phong vân, 

Bổ báo chưa hề đặng mỗ phân. 

Gánh, khôn đương quyền tướng phủ, 

Lui, ngõ được đất nho thần. 

Ước bề trả ơn minh chúa, 

Hết khỏe phù đạo thánh nhân. 

Quốc phú binh cường chăng có chước, 

Bằng tôi nào thửa ích chưng dân.  

(Trần tình kỳ nhất) 

Trước tác của Nguyễn Trãi, đặc biệt là thơ quốc âm, thường không bị gò bó và câu thúc trong 

ý thức của một nhà nho lý tưởng. Bản thân ông là một trí thức, luôn mẫn tiệp trong việc phò vua 

nhưng khi đặt mình vào trong sáng tác văn học nghệ thuật, ông lại thể hiện được sự sôi nổi, nhiệt 

tình, qua đó người đọc thấy được trong con người ông là một trái tim nghệ sĩ đầy say mê và nhiệt 

huyết. Với ông mà nói, cái đẹp của lý tưởng Nho gia không nhất thiết nằm trong khuôn phép 

cứng nhắc, giá trị thẩm mỹ vẫn có thể tồn tại ở ý thức cá nhân, ở tâm tưởng mỗi người, do đó, cái 

đẹp không có khuôn mẫu nào quy định được. Sáng tác thơ ca cũng là một cách để tu dưỡng nhân 

cách, đạo đức, lý tưởng đó vậy.   

Có một điều gần như chắc chắn là Nguyễn Trãi không bao giờ rời bỏ “chí” của mình, cả đời 

ông tận tụy cho lý tưởng nhân nghĩa, chỉ mong mỏi được đem ra thi hành cho dân chúng. Trong 

hoàn cảnh bị chèn ép chốn quan trường, bị hạn chế chức vụ nhưng ông không hề luồn cúi, cũng 

không hề đầu hàng trước những mưu kế hãm hại của kẻ xấu, ông vẫn luôn thản nhiên nhắc đến 

chí bình sinh của mình.  

Điều làm cho Nguyễn Trãi vĩ đại chính là ở việc ông đã vượt qua được những khuôn mẫu đơn 

thuần của việc thể hiện chí khí của bản thân. Hoài bão của ông suy cho cùng vẫn hướng về đại chúng 

nhân dân. Vì thế “chí” của Nguyễn Trãi có thể coi là “đại chí”. Có lẽ điều này cũng được kế thừa từ 

ông ngoại Trần Nguyên Đán của ông, một vị đại nho mang chí lớn cuối thời Trần, và cũng vì điều 

này mà ông được xếp vào phần “hương thơm dòng dõi “thế gia vọng tộc”” [3, tr. 729] của họ Trần. 

4. Kết luận 

“Thi ngôn chí” là một phạm trù của học thuyết Nho gia. Các nho sinh luôn dùng thi ca để bày 

tỏ chí hướng, hoài bão hay khát vọng của bản thân. Nguyễn Trãi là một nhà tư tưởng ảnh hưởng 

tương đối nhiều từ học thuyết nho gia. Ông đã dùng thi ca để bày tỏ chí hướng, khát vọng, nhân 

sinh quan của bản thân. Nếu thơ chữ Hán của Nguyễn Trãi thể hiện sự uyên bác thì thơ Nôm của 

ông lại gần gũi bình dị, vì thế chí hướng của ông trong thơ Nôm cũng bình dị, dễ hiểu. Nhóm 21 

bài thơ trong chùm Ngôn chí là minh chứng rõ ràng nhất cho nhận định trên.  

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn


TNU Journal of Science and Technology 230(08): 328 - 334 

 

http://jst.tnu.edu.vn                                                  334                                               Email: jst@tnu.edu.vn 

TÀI LIỆU THAM KHẢO/ REFERENCES 

[1] D. H. Tran, The study of Confucianism and medieval – modern Vietnamese literature. Hanoi: Education 

Publishing House (in Vietnamese), 1998. 

[2] N. V. Tran, Vietnamese Literature: A Distinct Stream within the Common Source, National University 

Press, 1999. 

[3] H. S. Nguyen (Selected and introduced), Nguyen Trai: On the Author and His Works. Hanoi: Education 

Publishing House, 2003. 

[4] L. Pham, “Nguyen Trai and Vietnamese Poetry Genre in ‘Quoc am thi tap’,” Journal of Literature, no. 

4, pp. 12-24, 1980. 

[5] T. T. T. Hoang, “The Moon in ‘Quoc am thi tap’,” Journal of Science - Ho Chi Minh City University of 

Education, no. 22, pp. 83-87, 1999.  

[6] T. M. H. Dinh, “Nguyen Trai’s Views on the Role and Responsibility of Artists in Literary Creation,” 

Journal of Science - Ho Chi Minh City University of Education, no. 1, pp. 87-96, 2004. 

[7] P. H. Nguyen, “To think out again Nguyen Trai’s aesthetic position in the ‘Quoc am thi tap’,” VNU 

Journal of Science, SOC., SCI., Human, vol. XXIII, no. 1, pp. 30-43, 2007. 

[8] T. D. Tran, “Deciphering the Six-Syllable Verses in ‘Quoc am thi tap’ from the Perspective of 

Historical Phonology,” Journal of Han Nom Studies, no. 1, pp. 3-16, 2013. 

[9] P. L. Ning, ““Poems For Expressing Ideas” and “Idea – Expressing Poems”,” (in Chinese), Journal of 

Heze Teachers College, vol. 25, no. 3, pp. 20-23, Aug. 2003. 

[10] P. L. Ton, K. N. Phan, and K. H. Tran, Zuo Zhuan: A Panorama of the Warring States Period. Dong 

Nai Publishing House (in Vietnamese), 1995. 

[11] W. P. Zhang, ““Poems For Expressing Ideas” - The beginning of Chinese poetic theory,” (in Chinese), 

Journal of Shandong Youth Administrative Cordres’College, vol. 2, no. 84, pp. 71-72, Apr 2000. 

[12] Institute of Literature, Ly-Tran Poetry and Prose, vol. 1. Hanoi: Social Sciences Publishing House (in 

Vietnamese), 1997. 

[13] T. H. Do, The Literary Canon and Canonization in Vietnamese Literature (A Case Study of Tran Nhan 

Tong, Nguyen Trai and Le Thanh Tong). Hanoi: Vietnam National University Publishing House, 2019. 

http://jst.tnu.edu.vn/
mailto:jst@tnu.edu.vn

